
ISSN 2500-0616

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ АРХИТЕКТУРЫ И СТРОИТЕЛЬНЫХ НАУК

НАУЧНО-ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ ИНСТИТУТ
ТЕОРИИ И ИСТОРИИ АРХИТЕКТУРЫ И ГРАДОСТРОИТЕЛЬСТВА
(Филиал «ЦНИИП Минстроя России»)

ВОПРОСЫ 
ВСЕОБЩЕЙ 
ИСТОРИИ 
АРХИТЕКТУРЫ

QUESTIONS 
OF THE HISTORY 
OF WORLD ARCHITECTURE 

ВЫПУСК 10 (1 / 2018)

Издание основано в 1961 году

Нестор-История
Москва • Санкт-Петербург
2018



УДК 72.03
ББК 85.11
В 74

© Коллектив авторов, текст, фотографии, 2018
© Филиал ФГБУ «ЦНИИП Минстроя России» НИИТИАГ, 2018
© Издательство «Нестор-История», оформление, 2018

В74	 Вопросы всеобщей истории архитектуры. Вып. 10 / Гл. ред. и сост. А. Ю. Каза-
рян. — М.; СПб.: Нестор-История, 2018. — 304 с.

	 ISSN 2500-0616

Периодическое рецензируемое научное издание «Вопросы всеобщей истории архитекту-
ры» — одно из ведущих в области изучения истории и теории архитектуры. Статьи представ-
ляют результаты новейших исследований, они охватывают все эпохи развития архитектуры, 
нацелены на уточнение спорных вопросов ее истории, на изучение основ архитектурного 
творчества, выявление генезиса и взаимосвязей архитектурных форм и явлений, на опреде-
ление взаимодействий региональных традиций. Основано Научно-исследовательским инсти-
тутом теории и истории архитектуры и градостроительства в 1961 г. С 2016 г. издается дважды 
в год.
Ключевые слова: всеобщая история архитектуры, история градостроительства, архитектур-
ное творчество, взаимодействие архитектурных традиций.
Адрес редакции: Россия, 111024, Москва, ул. Душинская, 9
Тел./факс:  +7 (903) 5192368
E-mail: armenkazaryan@yahoo.com, niitag@yandex.ru

“Questions of the History of World Architecture” is a peer-reviewed Open Access academic peri-
odical, one of the leading journals in the field of the history and theory of architecture. Its articles 
represent the most recent work in the field: they cover all eras in the development of world architec-
ture and town-planning, with a focus on vexed questions of history, architectural creativity, the ori-
gins of architectural forms, as well as on the interactions between regional traditions. The periodical 
has been published since 1961 by the Research Institute of Theory and History of Architecture and 
Town-Planning. It is published twice annually since 2016.
Keywords: history of world architecture, history of town-planning, architectural creativity, interac-
tion between architectural traditions.
Address: Dushinskaia str., 9, Moscow, 119331, Russian Federation

Печатается по решению Ученого совета НИИТИАГ

На издание открыта подписка по каталогу «Роспечать». Подписной индекс 80503



РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ: 
главный редактор Армен Юрьевич Казарян, доктор искусствоведения, член-корреспондент 
Российской академии архитектуры и строительных наук (РААСН), почетный член Российской ака-
демии художеств (РАХ), иностранный член Национальной академии наук Армении, Государствен-
ный институт искусствознания (Россия); Мария де лос Анхелес Утреро Агудо, PhD. по истории 
искусства, асс. проф., Институт истории (Испания); Александр Викторович Анисимов, доктор 
архитектуры, профессор, член-корреспондент РААСН, филиал ФГБУ «ЦНИИП Минстроя России» 
НИИТИАГ (Россия); Алла Александровна Аронова, кандидат искусствоведения, Государствен-
ный институт искусствознания (Россия); Патрисия Блессинг, PhD. по искусству и археологии, ас-
систент профессора, Pomona College (США); Игорь Андреевич Бондаренко, доктор архитектуры, 
профессор, академик РААСН, филиал ФГБУ «ЦНИИП Минстроя России» НИИТИАГ (Россия); Паоло 
Витти, PhD. по ист. архитектуры, профессор, Университет Рома Тре (Италия); Анна Геннадиевна 
Вяземцева, кандидат искусствоведения, PhD. по истории искусства, филиал ФГБУ «ЦНИИП Мин-
строя России» НИИТИАГ (Россия); Ван Гуйсян, PhD. по архитектуре, профессор, Университет Цин-
хуа (Китай); Жан-Пьер Кайе, Dr. по археологии, профессор, Университет Западный Париж (Фран-
ция); Мануэль Антонио Кастинейрас Гонсалес, Dr., профессор, Автономный университет Бар-
селоны; Нина Анатольевна Коновалова, кандидат искусствоведения, советник РААСН, филиал 
ФГБУ «ЦНИИП Минстроя России» НИИТИАГ (Россия); Юлия Леонидовна Косенкова, доктор ар-
хитектуры, член-корреспондент РААСН, филиал ФГБУ «ЦНИИП Минстроя России» НИИТИАГ (Рос-
сия); Джон Макнилл, действительный член Общества антикваров и Королевского историческо-
го общества, Британская археологическая ассоциация (Великобритания);  Ежи Малиновский, Dr. 
по ист. искусства, профессор, Польский институт истории мирового искусства (Польша); Ставрос 
Мамалукос, PhD. по искусству и археологии, ассистент профессора, Университет Патр (Греция); 
Кристина Маранчи, PhD. по истории искусства, профессор, Университет Тафтса (США); Лев Кар-
лосович Масиель Санчес, кандидат искусствоведения, Национальный исследовательский уни-
верситет «Высшая школа экономики» (Россия); Роберт Оустерхаут, PhD. по истории искусства, 
профессор, Пенсильванский университет (США); Армен Сергеевич Сардаров, доктор архитек-
туры, профессор, Белорусский национальный технический университет (Беларусь);  Владимир 
Валентинович Седов, доктор искусствоведения, профессор, член-корреспондент Российской 
академии наук, Институт археологии РАН (Россия); Вольф Тегенхоф, Dr. по истории архитектуры, 
профессор, Центральный институт истории искусства (Германия); Лиоба Теис, Dr. по истории ис-
кусства, профессор, Институт истории искусства (Австрия); Ануш Ашотовна Тер-Минасян, кан-
дидат архитектуры, Национальный музей-институт архитектуры (Армения); Людмила Георгиев-
на Хрушкова, доктор исторических наук, профессор, Московский государственный универси-
тет (Россия); Дмитрий Олегович Швидковский, доктор искусствоведения, профессор, академик 
РААСН и РАХ, Московский архитектурный институт (Государственная академия) (Россия); Мари-
анна Юрьевна Шевченко, кандидат архитектуры, Московский архитектурный институт (Государ-
ственная академия) (Россия); Шариф Мухаммадович Шукуров, доктор искусствоведения, Ин-
ститут востоковедения РАН (Россия); Алексей Серафимович Щенков, доктор архитектуры, про-
фессор, член-корреспондент РААСН, филиал ФГБУ «ЦНИИП Минстроя России» НИИТИАГ (Россия). 

Редакторы: искусствоведы Елена Лаврентьева, Екатерина Фомина  (Россия)
Редакторы аннотаций на английском языке — искусствовед Биатрис Толиджян (США),  

архитектор Кирилл Степанов (Россия)



EDITORIAL BOARD: 
managing editor Armen Kazaryan, Dr., corresponding member of the Russian Academy of Archi-
tecture and Construction Sciences (RAASN), honorary member of the Russian Academy of Arts, fo
reign member of the National Academy of Sciences of Armenia, State Institute for Art Studies (Rus-
sia); María de los Ángeles Utrero Agudo, Assoc. Prof. PhD, Instituto de Historia (Spain); Alexander 
Anisimov, Dr., Prof., corresponding member of RAASN, NIITIAG — branch of the Central Institute 
for Research and Design of the Ministry of Construction and Housing and Communal Services of 
the Russian Federation (Russia); Alla Aronova, PhD., State Institute for Art Studies (Russia); Patricia 
Blessing, Assoc. Prof. PhD., Pomona College (USA); Igor Bondarenko, Dr., Prof., RAASN academician, 
NIITIAG — branch of the Central Institute for Research and Design of the Ministry of Construction 
and Housing and Communal Services of the Russian Federation (Russia); Paolo Vitti, Prof. PhD. in his-
tory of architecture, The University of RomaTre (Italy); Anna Vyazemtseva, PhD., NIITIAG — branch of 
the Central Institute for Research and Design of the Ministry of Construction and Housing and Com-
munal Services of the Russian Federation (Russia); Wang Guixiang, Prof. PhD., Tsinghua University 
(China); Jean-Pierre Caillet, Prof. Dr., Université Paris Ouest (France); Manuel Antonio Castiñeiras 
González, Prof. Dr., Universitat Autònoma de Barcelona (Spain); Nina Konovalova, PhD., adviser of 
RAASN, NIITIAG — branch of the Central Institute for Research and Design of the Ministry of Con-
struction and Housing and Communal Services of the Russian Federation (Russia); Julia Kosenkova, 
Dr., corresponding member of RAASN, NIITIAG — branch of the Central Institute for Research and 
Design of the Ministry of Construction and Housing and Communal Services of the Russian Federa-
tion (Russia); John McNeill, Fellow of the Society of Antiquaries — and Fellow of the Royal Historical 
Society, — British Archaeological Association (Great Britain); Jerzy Malinowski, Prof. Dr., Polish Insti-
tute of World Art Studies (Poland); Stavros Mamaloukos, Assoc. Prof., PhD. in art and archaeology, 
University of Patras (Greece); Christina Maranci, Prof. PhD in Art History, Tufts University (USA); Lev 
Maciel, PhD, Higher School of Economy (Russia); Robert Ousterhout, Prof. PhD in Art History, Uni-
versity of Pennsylvania (USA); Armen Sardarov, Prof. Dr. in architecture, Belarusian National Tech-
nical University (Belarus’); Vladimir Sedov, Dr., Prof., corresponding member of the Russian Acad-
emy of Sciences, Institute of Archaeology of RAS (Russia); Wolf Tegenhoff, Prof. Dr., Zentralinstituts 
für Kunstgeschichte (Germany); Lioba Theis, Prof. Dr., Institut für Kunstgeschichte (Austria); Anoush 
Ter-Minasyan, PhD in architecture, National Museum-Institute of Architecture (Armenia); Liudmila 
Khrushkova, Dr., Prof., Moscow State University (Russia); Dmitriy Shvidkovskiy, Dr., Prof., Russian 
Academy of Arts and RAASN academician, Moscow Architectural Institute (State Academy) (Russia); 
Marianna Shevchenko, PhD, Moscow Architectural Institute (State Academy) (Russia); Sharif Shu-
kurov, Dr., Institute for Oriental Studies of RAS (Russia); Aleksey Shenkov, Dr., Prof., corresponding 
member of RAASN, NIITIAG — branch of the Central Institute for Research and Design of the Ministry 

of Construction and Housing and Communal Services of the Russian Federation (Russia).

Editors: art historians Elena Lavrenteva, Ekaterina Fomina (Russia) 
Editor of English abstracts: art historian Beatrice Tolidjian (USA),  

architect Kirill Stepanov (Russia);



Содержание

Теоретические вопросы изучения истории архитектуры
И. А. Бондаренко. Человек в контурах мироздания. К поиску общности архитектурных 

традиций Востока и Запада . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 9

С. С. Ванеян. Камень и откровение — II. Архитектурные аспекты библейского 
повествования и экзегезы. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .22

В. В. Карпов. Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, 
рисунка и цвета. Часть вторая. Жюльен Гваде. Элементы и теория архитектуры. . . . . . . . . .          44

Вопросы историографии
Л. Г. Хрушкова. Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии. . . . . . .67

М. Юркович, П. Крлежа. «Адриовизантинизм» и/или византийское влияние на 
хорватское культурное наследие — новое рассмотрение . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              104

Архитектура поздней античности и средневековья
Ш. Хайд. Существовали ли «домашние церкви»? Важнейший вопрос о местах литургии 

до Константина (I–III века). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               121

А. Ю. Казарян. Новые данные о куполах храмов Ани.  
Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    145

В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк). Церковь на горе Илька в округе Мангупского 
городища (Юго-Западный Крым). Архитектурный анализ и объемная 
реконструкция памятника . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              170

Р. Г. Мурадов. Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах . . . . . . . .       197

В. П. Кирилко. Архитектура мечетей османского города Кефе  
(по материалам письменных и графических источников). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               222

Архитектура Нового и Новейшего времени
О. В. Линникова. Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда. . . . . . .      245

О. С. Шурыгина. Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США  
1920–1930-х годов: взгляд из Советской России. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         261

Ю. Д. Старостенко. City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях. . . .     276

Список сокращений. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                         294
Сведения об авторах. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        295
About the authors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                           298
Авторам статей . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                             301



Contents

Theoretical questions of the history of architecture
I. A. Bondarenko. The human being in the outlines of the Universe. To the search of the 

common in the architectural tradition of the East and the West. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                9

S. S. Vaneyan. The stone and the theophany — II: Architectural aspects of biblical narrative 
and exegetics. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                              22

V. V. Carpov. Charles Blanc and Julien Guadet: Rhetoric and hermeneutics of composition, 
drawing and color. Part two. Julien Guadet. The elements and theory of architecture. . . . . . . . .         44

Questions of historiography
L. G. Khrushkova. Studies of Christian monuments of the Caucasus  

and contemporary discussions . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             67

M. Jurković and P. Krleža. “Adrio-Byzantinism” and/or Byzantine influence on Croatian cultural 
heritage — a reconsideration. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             104

Late Antique and Medieval Architecture
S. Heid. Were there “house churches”? The crucial question about the places of liturgy before 

Constantine (1st–3rd centuries) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            121

A. Yu. Kazaryan. New data on the cupolas of Ani’s churches. Part one. The Cathedral by an 
architect Trdat. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

V. E. Naumenko, D. V. Jozhitsa (Korziuk). The church on the mountain Ilka in the district of 
Mangup Fortress (South-West Crimea). Architectural analysis and bulk reconstruction of 
a monument. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                             170

R. G. Muradov. Regional features of the caravansarais in the Karakum Desert. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    197

V.  P. Kirilko. Architecture of the mosques of the Ottoman city of Kefe  
(Based on written and graphic sources). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   222

Architecture of modern history
O. V. Linnikova. K. F. Schinkel’s project for a palace in the emperor’s estate of Oreanda. . . . . . . . . . . .           245

O. S. Shurygina. The architecture of car garages in Europe and the USA  
in the 1920s–1930s: A view from Soviet Russia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            261

Yu. D. Starostenko. City beautiful movement in modern foreign studies. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         276

List of abbreviations . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                         294

About the authors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                           298

For authors and reviewers. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                    301



Теоретические вопросы 
изучения истории 
архитектуры





УДК 7.013

И. А. Бондаренко

Человек в контурах мироздания. К поиску 
общности архитектурных традиций Востока 
и Запада*

В статье акцентируется внимание на древней индийской традиции изображения сидящей фигуры пер-
вочеловека Пуруши в очертаниях квадратной мандалы. Продольная ось этой фигуры соответствует 
диагонали квадрата, ориентированной с  северо-востока на  юго-запад. Если пространственные оси 
вторят диагоналям мандалы, то массивные устои должны располагаться по  ее четырем сторонам, 
что корреспондируется с  традицией почитания локапал  — хранителей сторон света. В  Европе воз-
обладал обычай ориентировать здания не углами, а осями по сторонам света, однако внутренняя сис
тема их построения осталась принципиально той же: в четырехугольнике стен заключался квадрат 
или ромб, диагонали которого совпадали с  осями. Именно сюда вписывалась человеческая фигура, как 
бы рождающаяся, растущая, ширящаяся и  формирующая трехмерное пространство. Это указывает 
на глубинную общность культур Востока и Запада и потенциальную продуктивность их сравнитель-
ного изучения. 

Ключевые слова: архитектура мироздания, мандала, оси, диагонали, пространство и масса, антро-
поморфные символы.

I. A. Bondarenko

The human being in the outlines of the universe. 
To the search of the common in the architectural 
tradition of the east and the west

The article focuses on the ancient Indian tradition of depicting the sitting figure of the primal man Purusha within 
the outlines of a square mandala. The longitudinal axis of the figure corresponds with the diagonal line of the 
square oriented from Northeast to Southwest. If the spatial diagonals duplicate the diagonals of the mandala, 
then the massive abutments should be located to the four sides of it, which corresponds with the veneration of the 
Lokapalas — the guardians of the four directions. In Europe, the tradition to orient corners and not axes to the four 
directions prevailed, however, their inner system mostly remained the same: the quadrangle of walls had a square 
or a rhombus, the diagonals of which coincided with axes. It was the place where the human figure was inscribed, 
as if being born, growing, spreading and forming the three-dimensional space. This indicates deep ties between the 
cultures of the East and the West and the productivity of their reciprocal studying.

Keywords: architecture of the universe, mandala, axes, diagonals, space and mass, anthropomorphic symbols.

Широко известен рисунок Леонардо 
да Винчи, изображающий фигуру челове-

*  Исследование выполнено за счет средств 
Государственной программы Российской Феде-
рации «Развитие науки и технологий» на 2013–
2020 годы в рамках Плана фундаментальных на-
учных исследований Минстроя России и РААСН, 
тема 1.2.1. «Концептуальные основы развития 
всеобщей истории архитектуры: пересмотр сте-
реотипов».

ка с распростертыми руками, вписанную 
в окружность и квадрат. Он иллюстриру-
ет то место в трактате Витрувия, где гово-
рится о  пропорциях совершенного че-
ловека: «...если положить человека навз-
ничь с распростертыми руками и ногами 
и приставить ножку циркуля к его пупку, 
то при описании окружности линия ее 
коснется пальцев обеих рук и ног. Точно 
так же, как из тела может быть получено 



10 И. А. Бондаренко

очертание окружности, из  него можно 
образовать и фигуру квадрата. Ибо если 
измерить расстояние от  подошвы ног 
до темени и приложить ту же меру к рас-
простертым рукам, то получится одина-
ковая ширина и длина, так же как на пра-
вильных квадратных площадках» (Витру-
вий 2003: Кн. III. Гл. 1, п. 3. С. 51) (ил. 1).

Приведенной цитатой, однако, не ис-
черпывается интересующий нас сюжет. 
С  фигурой человека ассоциировалось 
само космическое мироустройство. Вит
рувий умалчивает об этом, предпочитая 
обходиться без мистики. Однако мисти-
цизмом полны и  средневековые, и  ре-
нессансные, и  просвещенческие масон-
ские сочинения, в  которых мы находим 
человека-макрокосма, определяющего 
и  конфигурацию мира, и  дифференциа-
цию его частей, и их функционально-сим-
волическую взаимосвязанность. С одной 
стороны находится голова  — главен-
ствующий элемент, ассоциирующийся 
с  небом, с  противоположной  — ступ-
ни, попирающие существа хтоническо-
го (т. е. земного) происхождения (ил. 2). 
Руки демонстрируют мировую симмет
рию, но  при этом радикально различа-
ются на правую и левую с их извечными 
позитивными и  негативными свойства-
ми. А  внутренние органы человека увя-
зываются с  различными природными 
стихиями. Особое значение в сочинени-
ях оккультистов придается астрологиче-
ской интерпретации человеческого тела. 
Это актуализирует обращение к  образу 
Первочеловека, Адама или каббалисти-
ческого Адама Кадмона  — андрогина, 
существовавшего до разделения полов.

Даже совсем краткое упоминание 
обо всем этом не  оставляет сомнений 
в том, что названный в начале статьи ри-
сунок надо рассматривать в  контексте 
гораздо более широкой и уходящей сво-
ими корнями в глубокую древность кос-
мологической традиции. Витрувий дает 

Ил. 1. Пропорции человека по Витрувию. 
Рисунок Леонардо да Винчи

Ил. 2. Связь соотношений человеческого тела 
со Вселенной из книги «Эдип Египетский» (Холл 
1994: 173)



11Человек в контурах мироздания...

понять, что с  этой традицией увязыва-
лась система архитектурного пропор-
ционирования. Из  нее исходила и  сама 
метрология, оперировавшая испокон 
веков пальцами, ладонями, пядями, сто-
пами, локтями, шагами, саженями. Она 
же порождала символические уподоб-
ления земли телу, камней  — костям, 
рек — кровеносным сосудам, раститель-
ного покрова — волосам и т. п. 

Такая народная вера имела вполне 
очевидные генетические связи с языче-
ской этиологической мифологией, со-
гласно которой мир создавался из  тела 
некоего первосущества. В Месопотамии 
оно именовалось Тиамат, в  Скандина-
вии  — Имир, в  Индии  — Пуруша, в  Ки-
тае  — Пань-гу. Это достаточно извест-
ный факт, проливающий свет на пантеи-
стические идеи божественной эманации, 
одушевления мира и наделения его био-
морфными чертами. Здесь же коренится 
объяснение ритуалов жертвоприноше-
ний, совершавшихся во  имя рождения 
и поддержания жизни новой.

Мое внимание привлек антропо-
морфный образ Пуруши, запечатлен-
ный в  квадратной мандале, описывае-
мой в  индийских пуранах, содержащих 
древнюю «науку об  организации про-
странства» — Васту-видью (Тюлина 2010; 
Kramrisch 1975)1. Это было традицией — 
изображать Пурушу в  виде как бы си-
дящего на  корточках с  широко раздви-
нутыми коленями и  локтями человека, 
но на самом деле лежащего и заключен-
ного в  начертанный на  земле квадрат. 
Заключенного таким образом, что его 
продольная ось направлена по диагона-
ли квадрата (ил. 3). Получается так, что 
ступни его ног упираются в  один угол, 
а голова — в другой. Остальные два угла 
остаются по бокам, туда направлены его 

1  Выражаю признательность Д. Н. Воробье-
вой за ценные советы и замечания специалиста 
по искусству Древней Индии.

колени и  локти. В  таком положении он 
положен на  горизонтальную плоскость, 
причем лицом вниз, что следует из при-
водимых ниже цитат из Матсья-пураны. 

Меня удивила такая поза Пуруши, как 
и сам факт втискивания его в рамки квад
рата, оказывающегося тем самым храни-
телем антропоморфного образа. Объ-
яснения тому содержатся в Ригведе, где 
Пуруша называется вселенной, «которая 
была и  которая будет»: «Со всех сторон 
покрыв землю,/ Он возвышался (над ней 
еще) на  десять пальцев» (Тюлина 2010: 
15). Важным дополнением к  этому слу-
жит легенда о Бхуте — «необъятном» жи-
вом существе со  страшной мордой, по-
глотившем «небо и землю с семью океа-
нами». Так сказано в  Агни-пуране, где 
это существо названо «Васту-пурушей» 
(Там же: 14). А в Матсья-пуране сообща-
ется, что Бхута с дозволения Шивы «все 
те три мира, всю землю до конца заклю-
чил в  пространство своего тела и  упал 
на землю. 

Испуганные боги, а  также Брахма 
и  Держатель трезубца (Шива) вместе 
с  данавами, асурами и  рикшасами вста-
ли на него со всех сторон. 

Ил. 3. Пуруша-мандала (Тюлина 2010: обложка)



12 И. А. Бондаренко

Где на  него встали, там он и  остался 
жить» (Трактат 2010: 112). 

Так раскрывается смысл квадратной 
мандалы со  вписанной в  нее антропо-
морфной фигурой, поверх которой рас-
пределены места многочисленных бо-
жеств. Сомнений в  том, что эта фигура 
обращена лицом вниз, не  остается бла-
годаря фразе из той же Матсья-пураны: 
«Как же мне существовать в [таком] виде, 
лицом вниз?» (Там же). 

Правда, нельзя не отметить, что в Ин-
дии имеет место и другая традиция изо-
бражения Пуруши — лежащим на спине 
и смотрящим на зрителя. Наиболее ран-
ний пример тому — раскопанная глиня-
ная фигура из Мансара (V в.). По мнению 
Д. Н.  Воробьевой, это свидетельству-
ет о «развитии и трансформации» идеи 
во  времени. Не  будучи специалистом 
в  данной области, позволю себе, одна-
ко, усомниться в  возможности столь 
радикальной метаморфозы. Более ве-
роятным представляется сосущество-
вание двух проекций одной и той же фи-
гуры  — при взгляде сверху, с  неба (со 
спины) и  снизу, со  стороны земли (гру-
ди и лица).

Жертвы, приносимые при освящении 
охваченного мандалой участка — васту, 
согласно обещанию Брахмы и  других 
богов, служат пищей Бхуте-Пуруше (Тю-
лина 2010: 15). Ему недостаточно было 
«пожрать три мира», ему нужна была 
все новая и новая пища для того, чтобы 
жить. Дело в том, что голод издревле ас-
социировался со  смертью и  небытием, 
а пища — с жизнью. Недаром в Ригведе 
сказано о  том, что Пуруша «перераста-
ет [все] благодаря пище» (Там же). Пуру-
ша, следовательно, не  просто поглотил 
миры и пал ниц на землю. Он стал под-
ниматься, расправляться и  расти, обра-
зуя собой новое пространство вселен-
ной. А боги, вставшие на него, как и по-
ложено им, взмыли в вышний мир.

Судя по  источникам, индусы наделя-
ли антропоморфными чертами и  столбы 
и колонны с их подножиями или подошва-
ми, вертикальными стволами  — телами 
и  венчающими капителями  — головами. 
В  этом отношении они мало чем отлича-
лись от древних эллинов и римлян. Антро-
поморфизм можно обнаружить и в общих 
формах индуистских храмов и буддийских 
ступ. Но основой всего, как видно, служил 
образ человека, заключенный в  квадрат-
ной мандале. Отсюда, из  этого первого 
квадрата разворачивается все богатство 
архитектурных форм и  объемно-про-
странственных композиций. Вероятно, от-
сюда же исходит изложенная Витрувием 
идея архитектурного модуля (Витрувий 
2003: Гл. II, п. 1. С. 104–105).

Витрувианский человек заключен 
в  квадрат совсем не  так, как индий-
ский Пуруша. Он стоит в  довольно сво-
бодной пространственной полости 
внутри некоего правильного футляра. 
А  Пуруша в  скорченном состоянии за-
жат по  углам. Однако следует обратить 
внимание на  весьма распространен-
ный прием наложения двух квадратов 
(или прямоугольника и  ромба) со  вза-
имным смещением на 45°, использовав-
шийся в  восточно-христианской иконо-
графии нимбов Саваофа и  Премудро-
сти Божией, а  также обрамления Спаса 
в силах, а иногда и Богоматери с младен-
цем (ил. 4). Этот прием свидетельствует 
о том, что божественную фигуру и в ев-
ропейском искусстве могли ориентиро-
вать по  диагоналям обрамляющего ее 
четырехугольника. Другое дело, что тут 
же, с  разворотом, изображали другой 
четырехугольник, для которого первый 
служил указателем на  пространствен-
ные оси второго. 

Четырехугольник или ромб, ориенти-
рованный диагоналями по  пространст
венным осям, дополнялся еще мандор-
лой. Овальная, а  тем более заостренная 



13Человек в контурах мироздания...

по  концам мандорла наглядно переда-
ет состояние напряжения, сдавленности 
с  двух сторон заключенного в  ней про-
странства, стремящегося расправиться, 
обрести недостающую широту. Человече-
ская фигура в этом пространстве выглядит 
как персонификация его внутренних сил, 
как образ рождающегося божества, пре-
образующего двухмерное пространство 
в  трехмерное. В  идеале, когда достигает-
ся полная победа над теснотой, мандорла 
становится круглой. Равноконечный крест 
можно осмыслить как знак такой победы, 
а  распятие Бога-человека  — как жертву 
во имя обретения полноты жизни.

Посмотрим теперь повнимательнее 
на структуру индийской мандалы с впи-
санной в нее фигурой сидящего Пуруши. 
Ее главный  — головной угол обращен 
на северо-восток. Что это значит? В том 
направлении находится место сопряже-
ния двух сторон горизонта. В период лет-
него солнцестояния там заканчивается 
ночная тьма и  начинается восход днев-
ного светила. А в противоположном на-
правлении юг смыкается с западом. Там 
садится низкое зимнее Солнце. Следова-

тельно, диагональ северо-восток — юго-
запад можно трактовать как черту между 
царствами света и тьмы. Именно по ней, 
как и  по оси человеческого тела, про-
ходит разделение правой и  левой сто-
рон. В самом деле, восток испокон веков 
весь целиком ассоциировался со светом 
и благом, а запад — с сумраком, увяда-
нием и концом времен. Представляется 
логичным, что начало света связывалось 
с летней солнечной кульминацией, а его 
конец  — с  зимней. Следует только сде-
лать оговорку относительно того, что на-
правление на северо-восток обозначает 
суточной перелом, происходящий еще 
до восхода Солнца, когда раздается пер-
вый крик петуха, знаменующий прибли-
жение утренней зари. 

Таким образом, диагонали квадрата 
с фигурой Пуруши оказываются межами, 
разделяющими четыре стороны гори-
зонта. Именно эти четыре стороны, а не 
углы квадратной мандалы обозначают 
места расположения устоев мирозда-
ния. Подтверждением тому служит тра-
диционный прием раскраски мандалы: 
в ней выделяются центр и четыре отсека, 

Ил. 4. а) Спас в силах. Икона 1410 г. Гос. Третьяковская галерея; б) Богоматерь с младенцем на фоне 
небесных сил. XV–XVI вв. (Προκοπίου 2003: 649, il. 7); в) рельеф святого Дмитрия, XII в. (Προκοπίου 2003: 
649, il. 8)

а б в



14 И. А. Бондаренко

разделенные диагоналями. В  углах на-
глядно фиксируется соприкосновение 
разных цветов, господствующих по  сто-
ронам. Следовательно, здесь проходят 
швы, скрепляющие части целого (ил. 5).

Если всмотреться в конструкцию де-
ревянного сруба, то станет очевидным, 
что его углы  — это самые настоящие 
швы, перевязки между стенами, сло-
женными из  цельных бревен. Примеча-
тельно, что русская изба донесла до нас 
древнейшую традицию почитания уг-
лов. При входе в нее надо было прежде 
всего поклониться иконам, стоявшим 
в  главном  — красном углу. Показатель-
ны выражения «стать главою угла» или 
«сесть во главу угла». С ними увязывает-
ся распространенная некогда традиция 
закапывать в  основание красного угла 
жертвенного петуха (Афанасьев 1994: 
514). Петух первым приветствует рас-
свет, что привязывает его к тому самому 
северо-восточному направлению, куда 
ориентируется головой фигура Пуруши 
в  мандале. Хотя это несколько проти-
воречит традиции обращения красного 
угла на  юго-восток или на  полдень, т. е. 

«на красно солнышко», что как раз и зву-
чит в названии этого угла. 

В русских сказках встречается Баба-
яга, лежащая на печи и занимающая всю 
избу «из угла в угол» (Пропп 1986: С. 70), 
т. е. головой достигающая переднего угла. 
По мнению В. Я. Проппа, она могла лежать 
навзничь, подобно трупу в гробу (Там же). 
Однако это не увязывается с ее обычным 
сидением на печи. И как она в такой позе 
может встречать пришельца? На лежание 
лицом вверх вроде бы указывает в неко-
торых сказках такая ее характеристи-
ка: «нос в потолок врос» (Там же). Но мне 
кажется, что под этим подразумевалась 
полная встроенность мифологическо-
го существа в его жилище, которое неда-
ром издревле наделялось антропоморф-
ными и зооморфными чертами. В самом 
деле, окна избы ассоциировались с оча-
ми, дверь — с пастью, а треугольное вен-
чание передней стены под скатами кров-
ли (соответствующее фронтону в класси-
ческой архитектуре) — со лбом. Правда, 
в этом случае хозяйка должна была вытя-
гиваться не «из угла в угол», а по продоль-
ной оси своего домика, что мы и встреча-
ем в  одной из  сказок: «Впереди голова, 
в одном углу нога, в другом другая» (Афа-
насьев 1982: 102). 

О древности и  универсальности дан-
ной традиции наглядно свидетельству-
ют дошедшие до нас погребальные урны 
из  Южного Ханаана, датируемые второй 
половиной IV тыс. до н. э., на торцах неко-
торых отчетливо читаются признаки чело-
веческих лиц (Кинк 2018: 102–103) (ил. 6).

Если согласиться с  приведенными 
доводами, то русская Баба-яга становит-
ся похожей на  древнейшую прароди-
тельницу, заполняющую собой избуш-
ку-клеть, подобную квадратной в плане 
мандале, накрытой сверху туловищем 
первопредка, вобравшего в  себя «три 
мира» и  «упавшего» на  землю. К  тому 
же она всегда голодна и норовит съесть 

Ил. 5. Мандала-мандука (по: 
informacionimagenes.net/mandalas/)



15Человек в контурах мироздания...

пришельца, что особенно сильно напо-
минает устрашающий образ индийского 
Бхуты-Пуруши.

Ивану-царевичу необходимо отыс-
кать избушку яги и  пройти сквозь нее, 
чтобы переродиться и достичь заветной 
цели. Этот сказочный сюжет переклика-
ется с этнографическими данными о так 
называемом «перепекании» младенца 
в  печи (Байбурин 1993: 53–54). Данный 
обряд обозначал возвращение в  лоно 
матери и  выход из  него заново. Его 
с усердием исполняли, когда надо было 
исцелить больного ребенка. Положение 
во гроб мертвеца и опускание его в мо-
гилу — «чрево Матери-сырой земли» — 
с верой в грядущее воскрешение имело, 
по существу, то же символическое значе-
ние. Поэтому признаки сходства избуш-
ки яги с домиком мертвых имеют под со-
бой основания и  не противоречат дру-
гим ее характеристикам.

Есть основания полагать, что ритуаль-
ное возвращение к  образу Пуруши при 
начале всякого нового строительства 
имело по большому счету те же резоны.

Индийское учение Васту-видья мож-
но считать строительным руководством, 
но только не в привычном для нас смыс-
ле. Главное содержание его заключалось 
в изложении жреческой ритуальной на-
уки выбора и освящения места для воз-
ведения и  благополучного существова-
ния архитектурного объекта. Изложение 
это было детальным, но оно не всегда по-
нятно для нас и порой сбивчиво в силу 
древности первоисточника и  накопив-
шихся разночтений в  его толкованиях. 
До нас дошло несколько вариантов раз-
бивки мандалы на 45 квадратов, каждый 
из  которых посвящался тому или ино-
му божеству из  огромного индуистско-
го пантеона (Тюлина 2010: 19–25) (ил. 7). 

Важно отметить, что по  сторонам 
от центра мандалы, занятого верховным 
Брахмой, отводились места для особо по-

читаемых богов, считавшихся хранителя-
ми стран света  — «локапалами». На  юге 
во всех случаях располагался Яма, на во-
стоке чаще всего Индра, на западе — Ва-
руна, на севере — Кубера. Хотя существо-
вали и  другие варианты (Там же: 18–25). 
В углах же мандалы располагались более 
частные божества с не всегда ясными для 
нас функциями. Это говорит в пользу вер-
сии о  промежуточном, межевом значе-
нии диагоналей квадратной мандалы. 

О хранителях и стражах сторон света 
известно из мифологии разных народов. 
В  Индии они ассоциировались не  толь-
ко с разными богами, но и со слонами — 
Диггаджа. Общее число таких слонов до-
стигало восьми, поскольку наряду с  че-
тырьмя основными пространственными 
направлениями почитались и  четыре 
промежуточных — диагональных.

Большой интерес для нашей темы 
представляет знаменитый китайский 
культ пяти гор, одна из которых находит-
ся в центре, а четыре других — на восто-
ке, юге, западе и  севере (Топоров 2010: 
309). Коль скоро горы ассоциировались 
со  сторонами света, то пространствен-
ные разрывы, приходящиеся на долины 

Ил. 6. Погребальная урна IV тыс. до н. э. Южный 
Ханаан (Кинк 2018: 103)



16 И. А. Бондаренко

между ними, образовывали диагональ-
ные направления — именно так, как по-
зволяет думать рассматриваемая нами 
индийская мандала.

Эти пять гор связывались в  Китае 
с  почитанием первопредка Пань-гу. 
Он разделил противоположности инь 
и  ян, из  которых образовались земля 
и небо. Все более отдаляя одно от друго-
го, Пань-гу рос 18 тысяч лет, после чего 
умер, создав тот мир, где мы обитаем се-
годня. Его дыхание стало ветром и обла-

ками, голос — громом, глаза — Солнцем 
и Луной, кровь — реками, жилы — доро-
гами, плоть — почвой, волосы на голове 
и усы — созвездиями, волосы на теле — 
травами и деревьями, зубы и кости — зо-
лотом и камнями, костный мозг — жемчу-
гом и нефритом, пот — дождем и росой. 

Один из  вариантов мифа гласит, что 
пять частей его тела стали пятью свя-
щенными горами, а  четыре конечно-
сти — четырьмя сторонами света (Мифы 
1992: 282). Это противоречит вышеупо-

Ил. 7. Мандала-мандука (Тюлина 2010: 19, схема 1 (Агни-пурана 40.2–18))



17Человек в контурах мироздания...

мянутой привязке гор к сторонам света. 
Если горы соответствовали голове, се-
редине туловища, его низу и  бокам, то 
конечности, т. е. руки и ноги, протягива-
лись между гор — по диагональным на-
правлениям. Вспоминается фигура че-
ловека с  раздвинутыми ногами и  рука-
ми, как на  рисунке Леонардо да Винчи, 
приведенном в  начале статьи. Можно, 
конечно, предположить, что горы отме-
чали диагональные направления, тогда 
руки могли указывать на север и восток, 
а  ноги  — на  запад и  юг. Но  существу-
ют и другие поверья: будто бы западная 
гора  — Хуашань  — отмечает местопо-
ложение ступней обеих ног Пань-гу, се-
верная  — Хэншань в  провинции Шань-
си  — его левой руки, а  южная  — Хэн-
шань в провинции Хуань — правой [San 
Panda.cn]. (Заметим, что если север сле-
ва, а  юг справа при обращении голо-
вой на  восток, то грудь Пань-гу тяготе-
ет к низу, а спина — к верху. То есть его 
поза сродни той, в  которой пребывает 
Пуруша в  мандале.) Восточная гора  — 
Тайшань — прочно ассоциируется с его 
головой, а  центральная  — Суншань  — 
с  туловищем. Остается предполагать, 
что руки и ноги могли смещаться, нахо-
дя в  диагональных пространственных 
разрывах возможности для движения. 

Есть еще одна версия, находящая 
также аналог в  ренессансных изобра-
жениях человека, вписанного в  пятико-
нечную звезду. По этой версии пять ве-
ликих гор возникли от рук, ног и головы 
Пань-гу [SanPanda.cn]. И все же, по клас-
сическим даосским представлениям, 
из пяти священных гор одна была цент
ральной, а  четыре остальные символи-
зировали стороны света, что в схеме со-
ответствовало мандале. Стоит заметить, 
что буддисты выделяют только четыре 
горы, опять же по сторонам света.

В отличие от  сросшегося с  горами 
Пань-гу, Пуруша вписан в диагональные 

разрывы между ними и  тем самым мо-
жет считаться манифестацией простран-
ства, разделяющего и  раздвигающего 
массивы инертной материи. Пань-гу со-
четал в  себе противоположности, а  Пу-
руша, похоже, мыслился существом 
небесным, исходящим из  недр земли 
и  порождающим космос над ней. Вспо-
минается древнегреческий титан Уран, 
порожденный Геей-землей и ставший ее 
супругом — небом (Мифы 1992: 549). 

Это предположение вроде бы проти-
воречит вышеприведенной характери-
стике Бхуты-Пуруши в качестве поглоти-
теля «неба и  земли с  семью океанами». 
Но ведь он «упал» на землю и возвысил-
ся над ней «на десять пальцев». Его туло-
вище тем самым могло ассоциироваться 
с  нашим, зримым и  обитаемым миром, 
занимающим пространственную по-
лость между землей первого дня творе-
ния (днищем Мирового океана, по сред-
невековым представлениям, или широ-
когрудой Геей  — по  древнегреческим) 
и твердью небесной, созданной, соглас-
но Библии, во  второй день. Тогда Боги, 
вставшие поверх Пуруши, оказываются 
над твердью — «в небе небес». 

Надо заметить, что сама геометрия 
многочисленных архитектурных планов 
и разрезов не оставляет сомнений в том, 
что в  них заключена извечная оппози-
ция пространства и массы, света и тьмы, 
ян и  инь, по  китайской терминологии. 
Пань-гу принадлежал и  тому, и  другому. 
Он и родился тогда, когда они находились 
в смешении, как в яичном желтке (Там же: 
282). Его заслугой было достижение по-
ляризации и  решительное разделение 
противоположностей. Пуруша, возмож-
но, мыслился более поздним созданием, 
неким сыном неба, пространства и света.

Стоит обратить внимание в  связи 
с вышесказанным на традиции европей-
ской средневековой картографии. Они 
восходили к античности. Арабские карты 



18 И. А. Бондаренко

следовали той же трехчастной схеме. Во-
сток на этой схеме занимала Азия, к се-
веру прилегала Европа, к югу — Африка 
(Чекин 1999). Запад оставался без конти-
нента, что не позволяло забывать о зато-
нувшей Атлантиде. Фольклорные обра-
зы Земли, стоящей на  трех китах, хоро-
шо увязываются с  такой картографией. 
Дошла до нас легенда и о начальных че-
тырех китах, один из  которых, однако, 
не выдержал и утонул (Афанасьев 1982: 
195–196). Как видно, земные континен-
ты, подобно китайским горам, привязы-
вались к сторонам света. 

Некоторые круглые средневековые 
карты изображались на  фоне фигуры 
Бога или первочеловека Адама  — мак
рокосма, ориентированной головой 
на восток, ногами на запад (ил. 8). Сход-
ство с  описанной выше китайской тра-
дицией нельзя не заметить. Правда, ли-

цевой стороной фигуру эту обращали 
не  к земле, а  к небу, подобно тому, как 
кладут покойников. Поэтому, в  отличие 
от  Пань-гу, ее правая рука указывала 
на север, а левая — на юг.

Можно догадываться, что разнящие-
ся в нюансах космогонические представ-
ления восходили к общему древнейшему 
прототипу. И все же вряд ли разночтения 
возникали случайно, в силу невниматель-
ности и забывчивости людей, призванных 
хранить священную традицию. Я  скло-
нен считать, что в  этих разночтениях за-
ключался вполне определенный смысл, 
улавливаемый посвященными наблюда-
телями. Так, человек, лежащий на  земле 
или под землей, должен был уподоблять-
ся Адаму — существу земному, созданно-
му из земли и возвращающемуся в землю 
после смерти, о чем говорит само его имя. 
А фигура на фоне неба являла собой, оче-
видно, небожителя — ангела или Бога.

Мы привыкли к  ориентации постро-
ек осями по странам света, а углами, со-
ответственно, по промежуточным, диаго-
нальным направлениям. Эта ориентация 
нам кажется естественной. Однако рас-
смотренные материалы свидетельству-
ют о  том, что по  древнейшей традиции 
основные четыре устоя, несущие пере-
крытие, надо было ставить «на все четы-
ре стороны», провешивая главные оси, 
соответственно, с северо-востока на юго-
запад и с северо-запада на юго-восток. 

Фигура Пуруши, привязанная к  диа-
гоналям мандалы, на самом деле указы-
вает на две главные взаимоперпендику-
лярные пространственные оси, которые 
приходятся не на середины сторон све-
та, а на их границы. В этом есть большой 
смысл, вытекающий из такого хода рас-
суждений: мы различаем левую и  пра-
вую стороны относительно центральной 
оси симметрии своего организма. Вос
ток при этом традиционно ассоцииру-
ется с благом. Он лучезарен, и в нем нет 

Ил. 8. Средневековая псалтырная английская 
карта XIII в. (Чекин 1999: карта Х.9.2)



19Человек в контурах мироздания...

двойственности. Он весь справа, а  сле-
ва — совершенно иное, лишенное света, 
зловещее царство. Угол, куда упирается 
головой Пуруша, — место стыка и разде-
ления противоположностей. И  осталь-
ные три угла мандалы обозначают сты-
ки разных сторон света. Это значит, что 
именно тут расположены точки входов-
выходов, ворота, фланкируемые стра-
жами с двух сторон. Углы подобны плот-
но затворенным воротам или прочным 
швам. Но в какой-то момент швы расхо-
дятся, и ворота раскрываются.

Такое отношение к углам еще улавли-
вается в  русской домостроительной тра-
диции, но уже смутно в силу ее смешения 
с традицией храмостроения, которая про-
никнута культом осей и  кажется совсем 
другой. Хотя на самом деле, как показыва-
ет сопоставительный анализ, и она стро-
ится на  том же принципиальном осно
вании — если алтарь и три входа считать 
четырьмя угловыми точками (ил. 9). 

Нельзя не  вспомнить, в  развитие 
темы, о  древней месопотамской тра-
диции ставить города не  осями, а  угла-
ми по сторонам света. Хрестоматийные 
примеры тому — Борсиппа и Дур-Шар-
рукин. Наряду с  этими, можно сказать, 
идеальными квадратными городами там 
же существовали города неправильных 
форм с  одним заостренным углом, вы-
двинутым в  северо-восточном направ-
лении (Ур, Вавилон) (ил. 10). Не считался 
ли этот особо выделенный угол главным, 
как северо-восточный угол мандалы, 
куда вписывалась голова Пуруши? Мо-
жет быть, в  планировке указанных го-
родов сознательно предусматривалось 
наличие такого головного выступающе-
го участка, противостоящего заднему, 
относительно притупленному, как в Ва-
вилоне, или вовсе скругленному, как 
в  Уре. В  таком случае возникает мысль 
о том, что квадратная мандала могла пе-
рерастать в  более пластичную фигуру, 

выражающую внутреннюю динамику за-
ключенного в ней антропоморфного су-
щества, возникающего, растущего бла-
годаря обильным жертвоприношениям 
и  порождающего вселенную, распро-
страняющегося в ней. 

Идея рождения из  яйца, раскры-
тия из  бутона, возрастания и  органиче-
ского формирования мира, характер-
ная для языческого менталитета, пред-
определяла наделение архитектурных 
сооружений особой экспрессией, оду-
шевленностью и  пластичностью. Поэто-
му и  возникают догадки о  вытягивании 
и заострении главного угла как некоего 
ростка, початка, пробивающегося на-
встречу Солнцу. Надо обратить внима-
ние в этой связи на треугольные и в осо-
бенности килевидные головные уборы, 
шлемы, а  также разного рода балдахи-
ны, крыши домов и, конечно же, храмо-
вые купола, шатры и главы. 

При этом требуется отличать фор-
мы, тянущиеся вперед, наподобие ко-
рабельного носа, или вверх, наподобие 
мачты, вторящей оси вращения неба. 

Ил. 9. Пространственный квадрат в плане 
древнерусского четырехстолпного храма. 
Схема автора



20 И. А. Бондаренко

Впрочем, если представить себе Пурушу, 
поднимающего голову и принимающего 
вертикальное положение, то станет оче-
видной связь между тем и другим. 

В заключение надо сказать, что в ар-
хитектуре испокон веков использова-
лись фигуры четырехугольников, но  не 
все они были одинаковыми. Существен-
ным для нас представляется различение 
контуров массы и пространства, соотно-
симых с  землей и  небом. Человек жил 
на земле, но устремлялся в небо, он нуж
дался в  пространстве и  захватывал его. 
В  реальности оно бывало тесным, ще-
левидным, ромбическим. В  идеале же 
квадратным, точнее кубическим, с урав-
ненными длиной, шириной и  высотой. 
К  этой мысли приводит знакомство как 
с западными, так и с восточными истори-
ческими и  архитектурными источника-
ми [Προκοπίου 2003: 645–666].

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Афанасьев 1982  — Афанасьев А. Н. Древо 

жизни. М.: Современник, 1982.
Афанасьев 1994 — Афанасьев А. Поэтические 

воззрения славян на природу: в 3 т. Т. 1 
(оригинальное изд.: М.: Изд. К. Солдатен-
кова, 1869). Репр. изд. М.: Индрик, 1994. 

Байбурин 1993 — Байбурин А. К. Ритуал в тра-
диционной культуре. Структурно-семан-

тический анализ восточнославянских 
обрядов. СПб.: Наука, 1993.

Витрувий 2003  — Витрувий. Десять книг 
об архитектуре / пер. с лат. Ф. А. Петров-
ского. Изд. второе, с  исправлениями 
и уточнениями В. П. Зубова. М.: Едитори-
ал УРСС, 2003. 

Кинк 2018  — Кинк Х. А. Художественное ре-
месло Древнейшего Египта и сопредель-
ных стран  / отв. ред. Ю. Я.  Перепелкин. 
2-е изд. М.: Либроком, 2018. 

Холл 1994 — Холл М. П. Энциклопедическое из-
ложение масонской, герметической, каб-
балистической и  розенкрейцеровской 
символической философии. Интерпрета-
ция секретных учений, скрытых за ритуа-
лами, аллегориями и  мистериями всех 
стран (перевод с англ.). СПб.: СПИКС, 1994.

Мифы 1992 — Мифы народов мира. Энцикло-
педия / гл. ред. С. А. Токарев. Т. 2. М.: Сов. 
энциклопедия, 1992.

Пропп 1986 — Пропп В. Я. Исторические кор-
ни волшебной сказки. Л.: изд-во ЛГУ, 
1986.

Топоров 2010 — Топоров В. Н. Мировое дере-
во. Универсальные знаковые комплексы. 
Т. 2. М.: Рукописные памятники Древней 
Руси, 2010.

Трактат 2010  — Трактат по  вастувидье 
из «Матсья-пураны» (гл. 252–270) // Храм, 
мир, текст. Вастувидья в традиции пуран. 
Исследование, перевод трактатов по ва-
стувидье, комментарий  / Е. В.  Тюлина. 
М.: «Восточная литература» РАН, 2010. 
С. 111–164. 

Ил. 10. Планы древних городов: а) Ура; б) центральной части Вавилона; в) Борсиппы



21Человек в контурах мироздания...

Тюлина 2010 — Тюлина Е. В. Храм, мир, текст. 
Вастувидья в  традиции пуран. Исследо-
вание, перевод трактатов по вастувидье, 
комментарий. М.: «Восточная литерату-
ра» РАН, 2010. 

Чекин 1999  — Чекин Л. С. Картография хри-
стианского Средневековья VIII–XIII  вв.: 
Тексты, перевод, комментарий. М.: «Во-
сточная литература» РАН, 1999. 

Kramrisch 1975 — Kramrisch St. The Temple as 
Purusa  // Papers presented at a Seminar 
held in Varanasi, 1967 / ed. P. Chandra. New 
Delhi: American Institute of Indian Studies, 
1975. P. 40–46.

Προκοπίου 2003 — Προκοπίου Γ. Κοινές δομές στη 
Βυζαντινή και Βουδδιστική Εικονογραφία // 
Λαμπηδων. Αφιέρωμα στη μνήμη της 
Ντούλας Μουρίκη  / ed. by Μαιρη Ασπρα-
Βαρδαβακη. T. 2. Αθήνα: Πανεπιστημιαχές 
Εχδόσεις Ε. Μ.Π., 2003. P. 645–662.

REFERENCES
Afanasyev A. N. Drevo zhizni (The tree of life). 

Moscow: Sovremennik Publ., 1982 (in Rus-
sian).

Afanasyev A. Poeticheskie vozzreniia slavian na 
prirodu (Poetic views of the Slavs on nature.), 
vol. 1. Moscow: Indrik Publ., 1994 (in Rus-
sian).

Baiburin A. K. Ritual v traditsionnoi kul’ture. Struk-
turno-semanticheskii analiz vostochnoslavi-
anskikh obriadov (Ritual in traditional cul-
ture. Structural and semantic analysis of the 
Eastern Slavic rites). Saint Petersburg: Nauka 
Publ., 1993 (in Russian).

Vitruvius. Desiat’ knig ob arkhitekture (De ar-
chitectura). Moscow: Editorial URSS Publ., 
2003 (in Russian).

Kink H. A. Khudozhestvennoe remeslo Drev-
neishego Egipta i sopredel’nykh stran (Artis-
tic craft of Ancient Egypt and neighboring 
countries). Moscow: Librokom Publ., 2018 
(in Russian).

Hall M. P. Entsiklopedicheskoe izlozhenie mas-
sonskoi, germeticheskoi, kabbalisti-cheskoi 
i rozenkreitserovskoi simvolicheskoi filoso-
fii. Interpretatsiia sekretnykh uche-nii, skry-
tykh za ritualami, allegoriiami i misteriiami 
vsekh stran (Encyclopedic exposition of Ma-
sonic, Hermetic, Kabbalistic and Rosicrucian 

symbolic philosophy. Interpretation of secret 
teachings hidden behind rituals, allegories 
and mysteries of all countries). Saint Peters-
burg: SPIKS Publ., 1994 (in Russian).

Mify narodov mira. Entsiklopediia (Myths of the 
peoples of the world. Encyclopedia), vol. 2, 
ed. S. A.  Tokarev. Moscow: Sovetskaia en-
tsiklopediia Publ., 1992 (in Russian).

Propp V. Ya. Istoricheskie korni volshebnoi skazki 
(Historical roots of a fairy tale). Leningrad: 
izdatel’stvo LGU Publ., 1986 (in Russian).

Toporov V. N. Mirovoe derevo. Universal’nye zna-
kovye kompleksy (World tree. Universal sign 
systems), vol. 2. Moscow: Rukopisnye pami-
atniki Drevnei Rusi Publ., 2010 (in Russian).

Traktat po vastuvid’e iz “Mats’ia-purany” (gla
vy 252–270) (A Tractate on Vastuvidya from 
the Matsya Purana (Chapters 252–270)). 
Khram, mir, tekst. Vastuvid’ia v traditsii puran. 
Issledovanie, perevod traktatov po vastuvid’e, 
kommentarii (Temple, world, text. Vastuvidya 
in the Puranan tradition. Research, transla-
tion of tracts on vastuvidya, comment), ed. 
E. V. Tiulina. Moscow: Vostochnaia literatura 
RAN Publ., 2010, pp. 111–164 (in Russian).

Tiulina E. V. Khram, mir, tekst. Vastuvid’ia v trad-
itsii puran. Issledovanie, perevod traktatov 
po vastuvid’e, kommentarii (Temple, world, 
text. Vastuvidya in the Puranan tradition. Re-
search, translation of tracts on vastuvidya, 
comment). Moscow: Vostochnaia literatura 
RAN Publ., 2010 (in Russian).

Chekin L. S. Kartografiia khristianskogo Sredne-
vekov’ia 8–13 vekov: Teksty, perevod, kom-
mentarii (Cartography of the Christian Mid-
dle Ages 8–13 centuries: Texts, translation, 
comment). Moscow: Vostochnaia literatura 
RAN Publ., 1999 (in Russian).

Kramrisch St. The Temple as Purusa. Papers pre-
sented at a Seminar held in Varanasi, 1967, 
ed. P. Chandra. New Delhi: American Insti-
tute of Indian Studies Publ., 1975, pp. 40–46.

Προκοπίου Γ. Κοινές δομές στη Βυζαντινή και 
Βουδδιστική Εικονογραφία (Common 
structures in Byzantine and Buddhist Ico-
nography), in: Λαμπηδων. Αφιέρωμα στη 
μνήμη της Ντούλας Μουρίκη. Ed. Μαιρη 
Ασπρα-Βαρδαβακη, vol. 2. Athens: Πανε-
πιστημιαχές Εχδόσεις Ε. Μ.Π. Publ., 2003, 
pp. 645–662 (In Greek).



УДК 72.01

С. С. Ванеян

Камень и откровение — II. Архитектурные аспекты 
библейского повествования и экзегезы

Если проследить функциональные контексты и семантические эффекты, присущие архитектурно-ар-
хитектонической тематике (мотивам) книг Первого Завета (камни, жертвенники, ковчег, скиния, хра-
мы, престолы, колесницы и т. д.), то становится понятным их экзегетически-поэтическая риторика. 
Предназначение этих предметно-событийных рядов  — выстроить возможные паттерны толкова-
ния-понимания таких критических ситуаций, где задействована или реализована теофания, имеющая 
радикальные последствия или просто проявления — как на теологическом, так и на мифологическом, 
космологическом, а также текстологическом и герменевтическом уровнях. Так как по преимуществу 
встреча с Богом и Его близость имеют обличительно-кризисный характер, то и происходящее с так 
или иначе выстроенными структурами зачастую выглядит прямой катастрофой  — разрушением 
или нарушением некоторого привычного устойчивого порядка, столь важного как раз в случае всякого 
рода строительных феноменов. Постройка текстовая облегчает и опосредует переживание и прия-
тие Божественной воли. Но не заменяет ли она Ее? Феноменология соответствующих явлений и собы-
тий (устроение скинии Моисея, построение, уничтожение и восстановление храма Соломона), а также 
всякого рода визионерских «проектов» и  описаний (прежде всего  — пророческих) заставляет учиты-
вать разные типы реальности, совмещенные на уровне библейского дискурса и выводящие со всей не-
умолимостью проблематику из пространства Первого Завета — в контекст уже Нового. Это касает-
ся взаимодействия не только альтернативных реальностей (гора или жертвенник, скиния или храм), 
не только альтернативных способов отношения к священному месту и Присутствию (скиния Моисея, 
храм Соломона, Новый храм Иезекииля, Второй храм Ездры), но и альтернативных текстуальных тра-
диций и редакций (девтерономическая и ааронидская). Опыт теофании освобождается от медиально-
сти предметных конфигураций и материальных конструктивов. И делается это при помощи столк-
новения архитектонических мотивов внутри текста, когда через порой разрушительные действия 
буквально освобождается место для «новой констелляции»: прямого и  окончательного соединения 
с Богом в мистериальной (евхаристической) телесности Иисуса.

Ключевые слова: Первый Завет, теофания, экзегеза, текстуальная архитектоника, визионерский 
опыт и его фиксация, религиозные кризисы, разрушение и восстановление сакральной топики.

S. S. Vaneyan

THE STONE AND THE THEOPHANY — II: ARCHITECTURAL 
ASPECTS OF BIBLICAL NARRATIVE AND EXEGETICS

In tracing functional contexts and semantic effects typical of the motifs of the books of the First Testament (stones, 
places of sacrifice, the Ark, the Tabernacle, temples, altars, chariots etc.), we come to realise their exegetic and poetic 
rhetoric.
The purpose of these sequences is to build various patterns of interpreting and understanding critical situations 
which involve theophanies having most significant consequences or manifestations on different levels: theological, 
mythological, cosmological, textological, and last but not least, hermeneutical.
Because both an encounter with God and His proximity have a denouncing and critical character, their impact on 
erected structures often comes as a catastrophe — a destruction or disruption of an established order, crucial for 
building phenomena.
A textual structure makes experiencing and accepting God’s Will less traumatic. However, can such a structure re-
place this Will?
The phenomenology of events (the arranging of Moses’ Tabernacle, the building, destroying and restoring of Solo-
mon’s Temple) and also of various visionary ‘projects’ and descriptions (in the first place, prophetic) suggests that 
we should consider different types of reality, brought together on the level of Biblical discourse, which transforms 
problems that shaped the First Testament in the context of the New Testament.



23Камень и откровение — II...

This consideration concerns neither only alternative realities (mountain or altar, tabernacle or temple), nor exclu-
sively alternative attitudes towards a sacred place and the Presence (Moses’ Tabernacle, Solomon’s Temple, Jeze-
kiel’s New Temple, Ezra’s Second Temple), but also alternative textual traditions and versions (connected with Deu-
teronomy and Aaronides).
The experience of theophany liberates itself from the medium of objective configurations and material constructs. 
This liberation happens thanks to the encounters of architectonic motifs in the text, when sometimes destructive 
actions free a place for ‘a new constellation’ — for a direct and final connection with God in Jesus’ mysterial (eu-
charistic) bodily presence.

Key words: The First Testament, exegetics, textual architectonics, visionary experience, religious crises, a destruc-
tion and restoring of a sacral topica.

Начните с Моего святилища…
Иез. 9:6

Камни святилища раскиданы 
по всем перекресткам.

Плач. 4:1

Представленный храм 
экзегезы
Итак, в предыдущей части наших за-

меток (Ванеян 2017) мы проследили ме-
таморфозы одного и прямо, и метафори-
чески основополагающего и  буквально 
краеугольного мотива  — камня, посте-
пенно превращающегося из  монумента 
в памятник — как вещей, так и событий.

Но как нам желательно показать, этот 
феномен, этот мотив, эта тема и эта про-
блема  — не  столь важно в  данном слу-
чае, как это называть, — является памят-
ником или просто памяткой еще и  дру-
гой истории  — собственно истории 
экзегезы, попыток уразумения Открове-
ния и опыта облечения его в слова.

И происходит подобное с  этим фе-
номеном именно под воздействием 
Слова, можно сказать, освобождающе-
го место Себе, упраздняя все, что даже 
и  не мешает Ему, а  просто опосредует 
доступ к  Себе. Истина Божественного 
Присутствия постепенно, но неумолимо 
приближается, преодолевая все искус-
ственные завесы, заслоны, запоры, зава-
лы и  — законы. Но  не заветы! Возника-
ет такое впечатление, что вокруг камня, 
а равно и со многими прочими вещами, 

из него производными, происходит сво-
его рода дезинтеграция и  девальвация 
на уровне чуть ли не самого бытия: они, 
как и  сам камень, оказываются ненуж-
ными в  качестве замещающих посред-
ников Слова.

И совершается подобное упраздне-
ние-снятие посредством череды кризи-
сов, за  которыми  — в  терминах Перво-
го Завета (Танаха) — недовольство (гнев) 
и воздаяние (суд) Яхве, Его желание пе-
ремен, вернее  — исправления, причем 
как людей, так и вещей, вернее — поло-
жения дел (и действий).

И знак-симптом близости Всевышне-
го  — приближение катастрофы, когда 
меняется сам порядок вещей, их при-
вычные и успокоительные связи рушат-
ся и  возникают совсем «новые консте-
ляции»1 — верный признак Откровения 
и приближающегося Спасения.

Напомним, что мы выбрали камень 
как достаточно емкий образ-метафору, 
в  котором конкретика материальных 

1  Понятие из  теоретического арсенала 
Вальтера Беньямина используется нами впол-
не сознательно: «подлинное единство вещи» 
(ее истинное познание. — С. В.) обнаруживает-
ся, лишь когда «вещь входит в  новую констел-
ляцию, когда она для привычного познава-
тельного контекста начинает видиться в новом 
и  поразительном обличье». «Новая констелля-
ция» — это новое и подлинное положение дел, 
когда обнаруживается «идея» (истина) вещи. 
Языковое обеспечение этой новой констелля-
ции — задача настоящей (= критической) фило-
софии (см., в частности: Hügli, Lübcke 2002: 340).



24 С. С. Ванеян

качеств соединяется с богатой палитрой 
потенциальных способов (форм) взаи-
модействия с  другими вещами и  собы-
тиями. Важно было показать, как этот об-
раз претерпевает воздействие иных фе-
номенов, вещей и сил, последовательно 
и неуклонно исчезая, что и выглядит как 
разрушение. Камень может быть обозна-
чением человеческой  — претерпеваю-
щей стороны, зачастую  — негативной, 
отрицательной в  смысле отрицающей 
(инертность и  «окамененность», неспо-
собность принять Духа).

Напомним также, что камень-мо-
нолит, исполняющий свою сугубо пря-
мую функцию «памятного знака», бу-
дучи вырванным, отделенным от  обы-
денного и  естественного, оказывается 
собственно жертвенником (оставаясь 
камнем и именно необработанным) и та-
ковым продолжает оставаться во  мно-
гих местах Писания и истории Израиля. 
Но  затем он, будучи обработанным, те-
ряет свою природную, нетронутую, не-
рукотворную первозданность, оказы-
ваясь всего лишь элементом в  гораздо 
более обширных, более сложных, более 
многосоставных структурах, буквально 
включаясь — не теряя и не умоляя сво-
их первичных или просто константных 
смысловых импликаций — в череду вы-
строенных связей и отношений. И дела-
ет он это, встраиваясь в  постройки,  — 
пусть это не звучит тавтологией.

Проблема в  том, что эти построй-
ки не  просто исторически конкуриру-
ют друг с  другом, а  экзегетически себя 
и друг друга преодолевают. Эти построй-
ки  — построения в  самом широком 
смысле слова, когда «архитектоника» со-
всем не  в первую и  даже не  во вторую 
очередь предполагает «архитектуру». 
Но тем не менее — в конечном счете, что 
крайне важно,  — все же представляет, 
как бы заранее «подставляя» ее в  виду 
будущих угроз. Именно с ней, с архитек-

турой, так сказать, сводятся счеты, как 
с каким-то внешним заслоном, крайним 
и последним рубежом. И важно понять, 
почему и зачем.

В конце предыдущих заметок мы 
уже упомянули череду «храмов», под-
водящих нас к новым отношениям с Бо-
гом, минуя предметные опосредования 
и  вещественных посредников: Новый 
и  Вечный Завет предречен пророками 
и осуществлен в череде произошедших 
событий, произнесенных историй и  — 
собственно произведенной (сотворен-
ной) истории.

Остановимся чуть подробнее даже 
уже не  на новых страницах в  истории 
камня, а  на новых аспектах судьбы все-
го, что из него можно было воздвигнуть. 
А после — обратим внимание, какое ме-
сто и какое значение во всем этом экзе-
гетическом процессе занимает проро-
чество как предельно специфическое 
письменное построение — в силу почти 
беспредельно близкой, почти до  экста-
тического слияния связи с Откровением. 
Хотя сразу заметим, что это власть Сло-
ва, которое не  только чтимо, но  и, как 
выясняется  — немаловажное обстоя-
тельство, — читаемо. Ибо — записано!

Наша идея будет заключаться в  том, 
что есть предметно-событийные кон-
стелляции вещей и феноменов, которые 
в  порядке вольной, а  порой и  неволь-
ной текстуальной экзегезы описыва-
ют или воспроизводят ситуацию очень 
конкретную: встречу со  всепобеждаю-
щим и  порой всесокрушающим откро-
вением Бога. Эта встреча часто оказы-
вается неожиданной, несовместимой ни 
с  чем прежним, невместимой по  смыс-
лу и  последствиям, но  поведение ве-
щей и  феноменов, обладающих некото-
рым набором качеств, дает понять, что 
же случается на  самом деле, случаясь 
по непреодолимой и настойчивой Воле, 
явленной в Слове.



25Камень и откровение — II...

И это Слово может принимать, как мы 
увидим, очень разнообразные формы, 
вернее сказать, прибегать к  посредни-
кам весьма разным, но  одинаково дей-
ственным (все те же вещи и феномены), 
чтобы в  какой-то момент отвергнуть их 
и явить себя во всесокрушающей и очи-
щающей чистоте и буквальности.

Этих посредников, строго говоря, 
не  так уж и  много. Это все, что может 
взаимодействовать со  все тем же кам-
нем как с некоторой стабильностью, свя-
занной с  иными константами, образуя 
с  ним всякого рода конструкции, в  том 
числе (или прежде всего) архитектони-
ческого свойства. Эти константы-моти-
вы суть, в частности, тела, одежды, цвет, 
наконец, собственно всякого рода дей-
ствия, что с  ним совершаются, главное 
из  которых  — конструирование новых 
вещей и новых отношений и связей.

Этот конструктив оказывается двух 
типов: это собственно всякого рода по-
стройки и всякого рода отношения уже 
не  столько вещей, сколько слов, обра-
зов, мотивов, дискурсов. Текстуально-
композиционные построения  — это 
очень важное измерение всех возмож-
ных и невозможных коллизий. Мы ни на 
минуту не  должны забывать, что перед 
нами — собственно текст и тексты, пред-
назначенные для очень конкретной за-
дачи  — предложить некоторую модель 
осмысления (толкования) и  адаптации 
(рецепции) Откровения, явленного тоже 
в Слове.

Итак, само Писание — попытка отве-
тить на  откровение Божье некоторым 
уразумением, и она завершается самым 
грандиозным экзегетическим опытом. 
Это  — весь Апокалипсис Иоанна, кото-
рый, впрочем, предваряют не  менее, 
а безусловно более важные тексты. Для 
последней книги Нового Завета  — это, 
несомненно, Евангелия. Откровение 
Иоанна по  отношению к  Евангелию  — 

это как все девторономические (истори-
ческие) книги («Ранние пророки») по от-
ношению к  Торе. Попробуем, подобно 
прошлому разу, начать с  конца, чтобы 
еще раз развернуть всю картину — вер-
нее, конечно же, свиток, обращая внима-
ние на  то, как сугубо человеческие по-
пытки установить истину оказываются 
попытками истину остановить и потому 
рассыпаются с  неумолимой регулярно-
стью перед лицом Истины в  ее чистом, 
т. е. поступательном и безостановочном, 
творческом и  свободном самообнару-
жении.

Обратившись к  Апокалипсису, заме-
тим, как сквозь весь его текст идет пове-
ление — «напиши!»:

«Побеждающего сделаю столпом 
в храме Бога Моего, и он уже не выйдет 
вон; и  напишу на  нем имя Бога Моего 
и имя града Бога Моего, нового Иеруса-
лима, нисходящего с неба от Бога Моего, 
и имя Мое новое» (Откр. 3:12)2.

В какой-то момент забываешь 
не только то, что перед нашим взором — 
видение-пророчество, но и то, что перед 
нами — текст, все та же посвятительная 
надпись, не  запечатывающая, но  запе-
чатлевающая, и  сказанное, и  увиден-
ное, и  явленное, и  прореченное. И  по-
тому-то Откровение  — катастрофично: 
обращенное ко всецелому творению, 
оно не  оставляет целым ничего преж-
него, ибо требует ответного обращения-
покаяния как вмещения-понимания, 

2  Предапокалиптические места из  Еван-
гелий имеют отчетливый характер анамне-
зы, когда Иисус в  ответ на  указание Ему по-
смотреть на красоту Храма, отвечает, казалось 
бы, симметричным образом, но  в виде вопро-
са («Видишь сии великие здания?» — Мк. 13:2). 
Это не призыв, а предупреждение — и проро-
чество, т. е. выстраивание нового горизонта  — 
в  котором сходятся, соответственно, и  новые 
небеса, и  новая земля… Предупреждение, что 
все будет иначе, неожиданного и  неожидае-
мо — в случае неготовности к встрече и страха.



26 С. С. Ванеян

принятия как приятия себя без остатка, 
что и значит не оставление ничего в себе 
самом, но исчерпание и опустошение — 
освобождение места. Потому-то Сион — 
свобода, а  Синай  — рабство. И  пото-
му-то Небесный Град  — сходит свыше, 
сразу целиком и готовый, ибо уготован-
ный подобно Невесте — как дар.

Тот же белый камень  — это и  напо-
минание и  о цвете престола Сидящего 
на нем:

«И увидел я  великий белый престол 
и Сидящего на нем, от лица Которого бе-
жало небо и земля, и не нашлось им ме-
ста» (Откр. 20:11).

И как рефрен-исполнение:
«И увидел я новое небо и новую зем-

лю, ибо прежнее небо и прежняя земля 
миновали, и  моря уже нет. И  я, Иоанн, 
увидел святый город Иерусалим, новый, 
сходящий от  Бога с  неба, приготовлен-
ный как невеста, украшенная для мужа 
своего» (Откр. 21:1–2).

И если к  горе Синай нельзя было 
прикоснуться, то к  Сиону  — прикасать-
ся нет надобности, нужно просто взойти 
к тому, что снизошло, и к Тому, Кто сошел. 
Сион сам прикасается и объемлет.

И, соответственно, решающая роль 
цвета: описание именно оптического об-
раза, неосязаемого, но  производящего 
буквально неизгладимое и  неустрани-
мое впечатление, отпечатывается в пло-
ти сердца, что напоминает нам  — уже 
как исполнение  — известнейшее место 
пророка Иеремии (Иер. 31:31) о «новом 
завете», когда закон будет вложен «во 
внутренность их и  на сердцах их напи-
шу его…» (Иер. 31:33), т. е. в качестве за-
мещения каменных скрижалей («не та-
кой завет, какой Я  заключил с  отцами 
их… тот завет они нарушили…» — Иер. 
31:32). Камень как носитель Слова — ме-
нее надежен, чем сердце или ум, — так 
расширяет это место автор Послания 
к  евреям (Евр. 10:16). Более того, плоть 

как носитель Слова (внутренности, серд-
це  — об  этом) указывает на  функцию 
и аспект жертвы (Евр. 10:10): плоть долж
на быть принесена и уничтожена, искуп-
ление за грех, чтобы не осталось и следа 
нечестия и неверности.

Забегая вперед, заметим, что и  сам 
феномен разрушения-упразднения, 
в том числе и несомненных святынь (сам 
Храм!), следует воспринимать и  прини-
мать как все то же жертвоприношение 
(всякое здание — имеет свое тело и свои 
«внутренности», например, внутреннее 
убранство, о котором у нас будет отдель-
ный разговор). Показательно, как Иере-
мия описывает разрушение Храма  — 
в  зеркальной симметрии с  описанием 
его возведения и  устроения в  3 Цар. 8. 
При том что впереди — откровение-ви-
дение Нового Храма (Иез. 40). В  конце 
концов разрушение можно восприни-
мать и как ритуал очищения — освобож
дения места (полезен и образ горшечни-
ка, разрушающего дело рук своих: Иер. 
18:4 и Рим. 9:21).

Из ранних кризисных эпизодов тео-
фанически-катастрофического воздей-
ствия на  нечто возведенное  — это, не-
сомненно, эпизод со  взятием Иерихо-
на, где крайне важен для нас тот аспект, 
что по существу это описание не столь-
ко осады города (вообще — боевых дей-
ствий), сколько чисто ритуального меро-
приятия, прямо отсылающего к  храмо-
вым богослужебным реалиям (трубящие 
в трубы левиты, шествия, остановки, по-
вторяющиеся действия и возгласы).

«Народ воскликнул, и затрубили тру-
бами. Как скоро услышал народ голос 
трубы, воскликнул народ громким голо-
сом, и обрушилась стена города до сво-
его основания, и  народ пошел в  город, 
каждый с своей стороны, и взяли город» 
(ИсНав. 6:19).

Это больше похоже на расчистку ме-
ста под храм-святилище (как, собствен-



27Камень и откровение — II...

но, и  все повествование о  завоевании 
земли: не  только обетование со  сторо-
ны Яхве, но  и ответные усилия со  сто-
роны народа как своего рода жертво-
приношение). Вся земля  — не  толь-
ко обетованная  — место Присутствия 
Божьего, требующего своего приготов-
ления (как тот же Давид готовит строи-
тельство Храма, что буквально звучит 
как «основание»).

Но и вернувшись в свое исходное со-
стояние, т. е. в прах, камень остается ма-
териалом. Более того, он возвращается 
в землю, дабы из нее иметь возможность 
вновь явиться!

Так что перед нами очень существен-
ная феноменологическая линия камня 
в Писании: то ли монумента, то ли памят-
ника, то ли чего-то совсем иного, но глав-
ное, открывающего аспекты и  естест
венного, и  искусственного, и  сверхъ-
естественного. Это естественность 
материала, в  своей стихийности спо-
собного выглядеть нейтральным, и  это 
искусственность приемов-усилий, тех-
ничность, изготовленность и  медиаль-
ность. Это его использования в  строи-
тельстве, которое  — все та же практи-
ка возведения, сложения, установления 
и проч. И это все то, что превышает пе-
речисленные измерения, и  это не  толь-
ко что (Божье дело), но  и Кто (Бог Сам 
участник строительства).

Но, скажем сразу, речь идет об исто-
рической метатеории: один Бог — автор 
и  строитель самого главного «здания», 
которое даже не  мироздание, а  самое 
буквальное «домостроительство спа-
сения», говоря несколько архаичным 
языком. Бог готов выстраивать историю 
Один, самостоятельно, не  нуждаясь ни 
в  помощниках, ни в  посредниках. И  па-
мятники человеческих дел могут это-
му Божьему делу способствовать, а  мо-
гут и мешать. Более того, вещественные 
«конструкции» зачастую менее надеж-

ны и  менее эффективны, чем, напри-
мер, конструкции текстуально-экзеге-
тические (Ценгер 2008: 250–252). А  ведь 
именно исторические книги канона Пер-
вого Завета — главный источник для ра-
зумения главного архитектурного «про-
екта», предшествовавшего Новому Заве-
ту, а именно — Храма.

При том что мы должны помнить, что 
т. н. «ранние Пророки» (исторические 
книги, следующие за  Пятикнижием)  — 
это история как раз толкования (претво-
рения в жизнь) Торы, в том числе и в дея-
тельности Божьего помазанника — царя 
Давида. Но, как выясняется, эта деятель-
ная экзегеза в  виде, например, «нацио-
нального государства» — не совсем удач-
ная, и  потому  — «ранняя», первичная, 
противопоставленная не  только «позд-
ним пророкам» (собственно пророки, 
возвещавшие как раз-таки крах «госу-
дарственного эксперимента»), не  толь-
ко совсем поздним, подчеркнуто культо-
во-священническим текстам книг Пара-
липоменон. Самое существенное то, что 
это противопоставление самому дей-
ственному способу толкования  — тек-
стуальному, в форме собственно истори-
ческого произведения (Там же: 256–257). 
Подобный библиологически-экзегети-
ческий аспект всех излагаемых ниже сю-
жетов с  участием «архитектонических 
мотивов», безусловно, обязателен для 
понимания, так сказать, сути происходя-
щего — как в истории, так и, самое суще-
ственное, в тексте, где слово даже челове-
ческое и записанное, не говоря уж о Сло-
ве Божьем и возвещенном, — тот самый 
фактор кризиса как инструмент критики. 
Иначе говоря, речь идет об архитектони-
ке суждения и тектонике суда.

Недаром в  самом начале еще кано-
на Первого Завета, в самом начале книги 
Бытия  — столь выразительный и  столь 
показательный образ и сюжет «вавилон-
ского столпотворения», где встретились, 



28 С. С. Ванеян

дабы рассеяться, и  ложный материал, 
и не менее ошибочный проект:

«И сказали друг другу: наделаем кир-
пичей и  обожжем огнем. И  стали у  них 
кирпичи вместо камней, а земляная смо-
ла вместо извести. И  сказали они: по-
строим себе город и  башню, высотою 
до  небес, и  сделаем себе имя, прежде 
нежели рассеемся по  лицу всей зем-
ли. И  сошел Господь посмотреть город 
и  башню, которые строили сыны чело-
веческие. И сказал Господь: вот, один на-
род, и один у всех язык; и вот что начали 
они делать, и не отстанут они от того, что 
задумали делать; сойдем же и  смешаем 
там язык их, так чтобы один не понимал 
речи другого. И рассеял их Господь отту-
да по всей земле; и они перестали стро-
ить город» (Быт. 11:3–8).

Речь идет даже не  столько о  башне, 
сколько о городе, и не столько о строи-
тельстве «до небес», сколько о совмест-
ном строительстве, залог которого  — 
один общий язык. Именно языковые 
и  коммуникативные построения строят 
общность людей. Один язык — способен 
строить и  разрушать общность «сынов 
человеческих» с  главным Строителем 
всего сущего. И  только Единый может 
Своим Словом восстанавливать нару-
шенное и разрушенное единство, когда 
материал  — уже и  не естественный ка-
мень, и не искусственный кирпич, а все 
то же слово — и плоть…

Построенный храм 
Соломона
Уже говорилось (Ванеян 2017: 19), что 

существует некоторое напряжение меж
ду теологией Скинии и теологией Храма, 
что достаточно рано было зафиксиро-
вано литературно3. Обратим внимание, 

3  Это самое «достаточно рано» относит-
ся, вероятно, к  тому еще периоду в  истории 
складывания канона Первого Завета (пример-

что первая мысль построить Дом Божий 
приходит Давиду при сравнении его 
собственного дома, уже готового, и ски-
нии (букв. «стены из ткани» — 2Цар. 7:2). 
Этому предшествовал эпизод перенесе-
ния ковчега, когда последний по  мере 
продвижения от прежнего места (Ваала 
Иудина, т. е. из дома Аведдара) в Иеруса-
лим оказывался в  разных жилищах, как 
бы не имея своего места, как бы все еще 
оставаясь в пустыне (2Цар 6).

При том что еще прежде ковчег заве-
та претерпевал еще большие неприят-
ности, оказавшись в руках филистимлян 
(вплоть до  поставления его, например, 
в  храме Дагона  — 1Цар 5:2–6,1). При 
том что сила Божия («рука») не покидала 
ковчег, являя себя весьма грозно перед 
лицом нечестия (например, поражены 
были те, кто из любопытства заглядывал 
в ковчег: 1Цар 6:19).

Непосредственное преддверие 
строительства (вернее  — рождение 
уже не желания, а самого замысла) свя-
зано тоже с конфликтом: с грехом Дави-
да (царя!) перед Яхве. Гнев  — из-за пе-
реписи Израиля (как будто это достоя-
ние царя, его подданные, а не владение 
Божие). Через провидца (нельзя путать 
с  пророками!)4 по  имени Гад воля Яхве 

но VII–V  вв. до  Р. Х.), когда все изменения име-
ли сознательный  — истолковывающий харак-
тер и поэтому характер и литературный. Где-то 
с  нач. II  в. до  Р. Х. канон уже относительно ста-
билизируется, и потому изменения в нем — уже 
бессознательны, оказываясь тем самым пред-
метом уже не  поэтологической, а  сугубо тек-
стологической критики. Методологически это 
позволяет и  нам прибегать именно в  толкова-
нии к приемам критики литературной (идейной 
в том числе) (Ценгер 2008: 68).

4  Типология пророков и  их служения  — 
крайне важная, хотя и  отдельная тема (Цен-
гер 2008: 543–548). Достаточно сказать, что до-
шедшие до нас пророческие книги, во-первых, 
безусловно не  принадлежат как целое тем ли-
цам, чьи имена они носят, а во-вторых, связаны 
с теми неофициальными пророками-одиночка-



29Камень и откровение — II...

была донесена до Давида, и через анге-
ла-истребителя  — повеление постро-
ить отдельный жертвенник, отдельный 
от  скинии  — по  ряду причин: «И Ангел 
Господень сказал Гаду, чтобы тот ска-
зал Давиду: пусть Давид придет и поста-
вит жертвенник Господу на гумне Орны 
Иевусеянина» (1Пар 21:18).

Ангел-истребитель остановился над 
гумном Орны Иевусеянина  — факти-
чески  — над Иерусалимом: «И поднял 
Давид глаза свои, и  увидел Ангела Гос-
подня, стоящего между землею и  не-
бом, с  обнаженным в  руке его мечом, 
простертым на Иерусалим; и пал Давид 
и  старейшины, покрытые вретищем, 
на лица свои» (1Пар 21:16). Давид выку-
пил место и поставил там жертвенник:

«…вознес всесожжения и  мирные 
жертвы; и  призвал Господа, и  Он услы-
шал его, послав огонь с неба на жертвен-
ник всесожжения. И сказал Господь Анге-
лу: возврати меч твой в ножны его. В это 
время Давид, видя, что Господь услышал 
его <…> принес там жертву. Скиния же 
Господня, которую сделал Моисей в  пу-
стыне, и жертвенник всесожжения нахо-
дились в  то время на  высоте в  Гаваоне. 
И не мог Давид пойти туда, чтобы взыс-
кать Бога, потому что устрашен был ме-
чом Ангела Господня» (1Пар 21:26–30)5.

Получается, что Дом Божий  — аль-
тернатива скинии!6

ми, которых принято именовать «литературны-
ми» или «транслирующими» пророками (Там же: 
546–547).

5  Понятно, о каком ангеле и с каким мечом 
это место должно напоминать читателю. См. 
об этом ниже.

6  Мы не  вдаемся в  дискуссию между иуда-
измом и  самаритянской традицией о  подлин-
ном месте строительства Храма — в Иерусали-
ме или на горе Горазин (хотя оппозиция между 
горой и городом, как мы убедимся ниже, — до-
вольно существенная — задействована уже 
здесь) (Ценгер 2008).

«И сказал Давид: вот дом Господа 
Бога и вот жертвенник для всесожжений 
Израиля. И приказал Давид собрать при-
шельцев, находившихся в  земле Изра-
ильской, и поставил каменотесов, чтобы 
обтесывать камни для построения дома 
Божия» (1Пар 22:1,2).

Самое существенное  — запрет 
со  стороны Яхве строить храм Давиду, 
и  разрешение  — более мирному Соло-
мону (первый пролил слишком много 
крови: 1Пар 28:3). Не значит ли это, что 
последующий (возможный и  неизбеж-
ный) гнев Яхве теперь ориентирован 
на  Храм, на  его «плоть», которую, увы, 
быть может, тоже придется сокрушить, 
зная нравы народа — неверного и гото-
вого отпасть?

Будущий храм на горе Мориа, на ме-
сте жертвенника оказывается уже и  па-
мятником события-теофании, где гнев 
и  угроза истребления превращаются 
в  прощение и  примирение, хотя след 
угрозы остается. Это уже топос и  фик-
сация события  — со  всей возможной, 
хотя и  нежелательной переменой и  ди-
намикой. Ведь скиния пока остается 
на Гаваоне, и она как раз принципиаль-
но подвижна и  являет образ не  просто 
Присутствия, а верности: где бы не был 
народ — Яхве с ним, тогда как в случае 
с храмом — место определено, и его из-
менение  — новая угроза и  катастрофа. 
Поэтому так важно соединить воедино 
жертвенник (факт и фактор Божьего бла-
говоления) и ковчег (знак Божьей верно-
сти). Но  даже реализованное воссоеди-
нение оставляет место для напряжения, 
т. к. Святая (жертвенник) и Святая святых 
(давир  — место ковчега) не  совпадают. 
Следует помнить в  этой связи, конечно 
же, ковчег Ноя и  жертвенник, воздвиг-
нутый после спасения от  потопа: функ-
ция сохранения-удержания и  функция 
отдавания-жертвы  — не  совпадают, что 
и есть залог будущих напряжений, быть 



30 С. С. Ванеян

может, не только неизбежных, но просто 
необходимых.

Пользуясь известной дискурс-рито-
рической метафорой «метаболизма», 
можно сказать, что в случае со Скинией 
перемена может означать анаболиче-
скую трансформацию (например, дви-
жение вверх, в  сторону неба  — в  виде-
нии), тогда как в случае с храмом — это, 
вероятно, — уже и увы — опыт катабо-
лический (т. е. опять же  — катастрофи-
ческий  — разрушительный). Именно 
по  причине стабильности, фиксирован-
ности, неподвижности, сопротивления 
переменам! И  желания удержать Славу 
Господню, а равно — и status quo как та-
ковой7.

Другого рода двойственность буду-
щего (и реализованного) Храма видна 
уже в словах Давида:

«И стал Давид царь на  ноги свои 
и  сказал: послушайте меня, братья мои 
и народ мой! было у меня на сердце по-
строить дом покоя для ковчега завета 
Господня и в подножие ногам Бога наше-
го, и потребное для строения я пригото-
вил» (1Пар 28:2).

То есть перед нами и хранилище Ков-
чега (Храм — как сокровищница, как ме-
сто хранения  — буквально «храм», т. е. 
место, где нечто хранится или схорани-
вается8), и средство «локализации», при-
вязки к  местности Божьего Всеприсут-
ствия. Храм — это как тронный зал для 
Бога, мыслимого наподобие царя!

7  Или даже заменить на  нечто противопо-
ложное: «Соломону удалось сделать почти не-
возможное, ибо он взял Моисеевы нововведе-
ния и свел их на нет. <…> Многовековая импер-
ская история вернулась на  круги своя, словно 
ее и не прерывало откровение Бога-освободи-
теля» (Брюггеман 2013: 82). И далее: «Имперская 
религия призвана быть дурманом, дабы никто 
не замечал сердечной боли, которую испытыва-
ет Бог» (Там же: 89)

8  См. об  этом ниже в  связи уже со  Вторым 
Храмом.

На уровне замысла и его осуществле-
ния Храм  — это приношение для Яхве, 
т. е. жертва и, значит, часть ритуала: при-
носятся вещества (металлы, древеси-
на  — вся феноменология и  символизм 
вещественности!), приносятся живые 
существа (жертвенные животные), при-
носится речь-молитва царя, но  прино-
сится и намерение (воля!) человеческая 
(1Пар 29). Последний момент оказыва-
ется решающим: от расположения серд-
ца зависит положение и  состояние свя-
тыни. Храм становится мерилом и симп
томом праведности и  благополучия, 
но  оно не  зависит от  него, просто пра-
вильное служение в Храме — необходи-
мое, но  совсем не  достаточное условие 
милости.

Кроме того, Храм — это место обита-
ния Божия, это — Его Храм (дом Божий 
в буквальном смысле слова), т. к. храм — 
место жертвоприношения и  место ри-
туала вообще  — как средства удержа-
ния Славы Всевышнего. Характерно, что 
параллельно строится не только Дом Бо-
жий, но  и дом царский  — место обита-
ния земного владыки (можно вспомнить 
вторую скинию Моисея)9.

Строго говоря, замена скинии не об-
суждается и  не осознается: не  говорит-
ся о судьбе ее, как она была упразднена, 
как произошла «утилизация» ее остат-
ков-фрагментов. Имеется только эпи-
зод с  перенесением ковчега: фактиче-
ски (архитектонически) храм  — только 
новая оболочка для тех же скрижалей. 
Кроме того, очень характерное обстоя-
тельство, что камни для строительства 
Храма привозились на  место уже гото-
выми:

9  Уолтер Брюггеман довольно убедительно 
и смело идет дальше, говоря о «всем комплек-
се, включающем в  себя царя, храм и  царский 
град» как элементе «имперской пропаганды», 
основанной на «вере в сотворение» (Брюггеман 
2013: 86).



31Камень и откровение — II...

«Когда строился храм, на  строение 
употребляемы были обтесанные кам-
ни; ни молота, ни тесла, ни всякого дру-
гого железного орудия не было слышно 
в храме при строении его» (3Цар 6:7).

Иначе говоря, строительство Хра-
ма с  самого начала было устроением-
оформлением уже готового, посвящен-
ного и потому — святого места, а вовсе 
не  строительной площадкой! Уже освя-
щенное, т. к. избранное место остава-
лось фактически самым решающим фак-
тором.

Кроме того, приготовленные заготов-
ки — сами как приношения-вклады, не-
даром точный перевод того, что делал 
Давид, собирая средства и материал для 
Храма, это не  приготовление, а  уже  — 
«основание»!

Если сравнить это с  местом из  Пя-
тикнижия: «…и устрой там жертвен-
ник Господу, Богу твоему, жертвенник 
из камней, не поднимая на них железа; 
из камней цельных устрой жертвенник 
Господа, Бога твоего, и возноси на нем 
всесожжения Господу, Богу твоему…» 
(Втор. 27:6,7), то становится понятно, 
что Храм  — это и  есть монументаль-
ный жертвенник, вернее  — подножие 
или престол Всевышнего. В  целом же 
можно при желании представлять это 
и более поэтически — и более мифиче-
ски (космически), добавив сюда и гору, 
и  град, и  саму землю (таковы, между 
прочим, псалмы, относящиеся к тексто-
логической группе «псалмов Кораха» 
(Ценгер 2008: 461)). Причем не  только 
обетованную, а и вообще — сотворен-
ную, что, однако, возможно, лишь если 
Яхве оказывается уже «Богом Небес-
ным» (универсальным владыкой миро-
здания), на  что потребовалось время, 
приближающееся ко времени Второго 
Храма…

Впрочем, важное уточнение есть уже 
в известном месте Исайи:

«Так говорит Господь: небо  — пре-
стол Мой, а земля — подножие ног Моих; 
где же построите вы дом для Меня, и где 
место покоя Моего?» (Ис. 66:1).

И подтверждение сказанному — сло-
ва Самого Иисуса:

«А Я говорю вам: не клянись вовсе: ни 
небом, потому что оно престол Божий; 
ни землею, потому что она подножие ног 
Его; ни Иерусалимом, потому что он го-
род великого Царя…» (Мф. 5:34–35).

Принципиальный и  фундаменталь-
ный момент, таким образом,  — это со-
крытие святыни, ее недопустимость для 
непосвященного. Святая святых, впро-
чем, — опять же всего лишь хранилище! 
Строго говоря — вся разница со скини-
ей  — роскошь, убранство, т. е. возмож-
ность украшения, оформления места, 
т. е. все та же монументальная парамен-
тика. Описание убранства Храма, кото-
рый изнутри покрыт был листами золо-
та, говорит о том, что перед нами — все 
тот же ковчег, но уже другой размерно-
сти. Аспект скинии, впрочем, удержива-
ется: это дворы для собрания народа.

Так что не  удивительно, что закон-
ченный и  уже освященный Храм сразу 
оказывается под угрозой Яхве, готового 
разрушить дело рук человеческих, ибо 
важнее — души человеческие, вернее — 
народ избранный, достояние и  удел 
Яхве… При том что самая первая причи-
на возможного неблагополучия, казалось 
бы, столь благонамеренного дела  — ко-
нечно же, желание Бога сохранить Свою 
суверенность пред лицом самых пусть 
и благочестивых деяний человеческих.

«И явился Господь Соломону ночью 
и  сказал ему: Я  услышал молитву твою 
и  избрал Себе место сие в  дом жертво-
приношения. <...> Ныне очи Мои будут 
отверсты и уши Мои внимательны к мо-
литве на  месте сем. И  ныне Я  избрал 
и освятил дом сей, чтобы имя Мое было 
там вовеки; и очи Мои и сердце Мое будут 



32 С. С. Ванеян

там во все дни. <...> Если же вы отступите 
и оставите уставы Мои и заповеди Мои, 
которые Я  дал вам, и  пойдете и  стане-
те служить богам иным и  поклоняться 
им, то Я истреблю Израиля с лица земли 
Моей, которую Я дал им, и храм сей, ко-
торый Я  освятил имени Моему, отверг-
ну от лица Моего и сделаю его притчею 
и посмешищем у всех народов. И о храме 
сем высоком всякий, проходящий мимо 
него, ужаснется и  скажет: “За что посту-
пил так Господь с землею сею и с храмом 
сим?” И скажут: “За то, что они оставили 
Господа, Бога отцов своих, Который вы-
вел их из  земли Египетской, и  прилепи-
лись к  богам иным, и  поклонялись им, 
и  служили им,  — за  то Он навел на  них 
все это бедствие” (2Пар 7:1,16–22)10.

Вся последующая история Израи-
ля свершается как по  предуказанному 
сценарию: разрушение оказалось неиз-
бежным!11 И даже попытка поновить по-

10  Ср.: 3Цар 9:6–9. Нужно учитывать при 
«синоптическом» сравнении этих двух книг 
не только старшинство Цар. Пар — это как бы 
дополнительное (ср. греч. название этих книг, 
обычно именуемых «хрониками») толкование-
изложение, но  это, что важнее всего, тексты, 
ориентированные не  на масоретские версии 
Цар, а на что-то более раннее, доступное, кста-
ти говоря, и  авторам Септуагинты, а  равно  — 
и кумранским реалиям (Ценгер 2008: 339). Осо-
бенно это существенно при сравнении версий 
как раз возведения Храма: «хронист» (автор 
Пар), вероятно, был знаком не  только с  неки-
ми историческими источниками, утраченными 
впоследствии, но  и с  текстом, к  которому вос-
ходит знаменитый кумранский «Храмовый сви-
ток» (Там же).

11  На самом деле «девтерономист» (автор 
исторических книг, живший уже в послепленную 
эпоху), вероятно, так и задумывал свой труд — 
не  столько исторический, сколько экзегетиче-
ски-пророческий, призванный объяснить, по-
чему оказалась столь неудачной попытка во-
плотить в жизнь Тору. Хотя следует помнить, что 
столь характерная здесь «керигма безнадежно-
сти» дополняется несомненным «скрытым мес-
сианством» (Ценгер 2008: 260–261).

врежденный Храм (4Цар 12) оказалась 
неудачной: средства на  ремонт ушли 
на  откуп от  сирийского царя Азаила! 
Вместо восстановления — просто сохра-
нение от полного разрушения, т. е. «кон-
сервация»  — знакомая и  характерная 
оппозиция внутри «дела охраны памят-
ников». И  тут же  — бесславная смерть 
царя Иоаса  — того самого, который 
как раз-таки пожелал отремонтировать 
храм.

Разрушенный храм Иеремии
Но вернемся после несомненно вы-

нужденной экзегетической интермедии 
к  чисто исторической конкретике  — 
к храму Соломона и его последующей — 
плачевной — судьбе, описанной проро-
ком Иеремией.

Но проблема в том, что не совсем по-
нятно, что было разрушено и  почему, 
ибо Храм уже перед своим разрушени-
ем превратился в нечто противополож-
ное всякой святыне:

«Так говорит Господь Саваоф, Бог Из-
раилев: исправьте пути ваши и  деяния 
ваши, и  Я оставлю вас жить на  сем ме-
сте. Не надейтесь на обманчивые слова: 
“здесь храм Господень, храм Господень, 
храм Господень” <…>. Вот, вы надеетесь 
на  обманчивые слова, которые не  при-
несут вам пользы. Как! вы крадете, уби-
ваете и прелюбодействуете, и клянетесь 
во лжи, и кадите Ваалу, и ходите вослед 
иных богов, которых вы не знаете, и по-
том приходите и  становитесь пред ли-
цом Моим в доме сем, над которым наре-
чено имя Мое, и говорите: “‘мы спасены”, 
чтобы впредь делать все эти мерзости. 
Не  сделался ли вертепом разбойников 
в глазах ваших дом сей, над которым на-
речено имя Мое?» (Иер. 7:3,4, 8–11).

Тем не менее как трагично выглядит 
в  своей невозмутимой описательности 
все случившееся:



33Камень и откровение — II...

«В пятый месяц, в десятый день меся-
ца,  — это был девятнадцатый год царя 
Навуходоносора, царя Вавилонского, — 
пришел Навузардан, начальник тело-
хранителей, предстоявший пред царем 
Вавилонским, в  Иерусалим и  сжег дом 
Господень, и дом царя, и все дома в Иеру-
салиме, и все дома большие сжег огнем. 
<...> И  столбы медные, которые были 
в доме Господнем, и подставы, и медное 
море, которое в  доме Господнем, изло-
мали Халдеи и отнесли всю медь их в Ва-
вилон. И тазы, и лопатки, и ножи, и чаши, 
и ложки, и все медные сосуды, которые 
употребляемы были при Богослужении, 
взяли; и блюда, и щипцы, и чаши, и кот-
лы, и  лампады, и  фимиамники, и  круж-
ки, что было золотое  — золотое, и  что 
было серебряное  — серебряное, взял 
начальник телохранителей; также два 
столба, одно море и двенадцать медных 
волов, которые служили подставами, ко-
торые царь Соломон сделал в доме Гос-
поднем <…>. Столбы сии были каждый 
столб в  восемнадцать локтей вышины, 
и шнурок в двенадцать локтей обнимал 
его, а толщина стенок его, внутри пусто-
го, в четыре перста. И венец на нем мед-
ный, а  высота венца пять локтей; и  сет-
ка и гранатовые яблоки вокруг были все 
медные; то же и на другом столбе с гра-
натовыми яблоками. Гранатовых ябло-
ков было по  всем сторонам девяносто 
шесть; всех яблоков вокруг сетки — сто» 
(Иер. 52:12–14,17–23).

Эта опись утрат совершенно не  слу-
чайно представляет собой почти пол-
ную цитату из 4Цар. 25:8–17, и столь же 
показательно эта опись повторяет опи-
сание убранства и инвентаря только что 
выстроенного Храма Соломона (3Цар. 
7:15–47). Так и  хочется сказать, что уже 
в конструкции записана была его декон-
струкция.

Вот только сборка и  разборка явле-
ны нам со всей наглядностью — тексту-

ально: несомненно, сама структура это-
го места 4Цар. и Иер. призвана быть зер-
калом соответствующего места 3Цар., 
но  в нем отражается, вернее  — просто 
воспроизводится  — не  только поря-
док убранства храмового пространства, 
не  только благочестивое приношение-
пожертвование царя, но и уже все то, что 
приготовлено было  — как будто зара-
нее, на всякий случай — в качестве буду-
щего трофея. Вернее сказать, это место 
книги пророка — чисто текстуальное — 
свидетельство в лице автора Иер испол-
нения воли Яхве, т. е. явленный, осущест-
вленный Его гнев, исполнение Его угроз 
и  предупреждений. Одновременно это 
и  доказательство того, как мало сто-
ит в глазах Всевышнего вся предметная 
сторона благочестия, как легко жертва 
благодарения может оказаться жертвой 
умилостивления, такое впечатление, что 
как будто все дело  — только в  переме-
не места! Это своего рода пророческая 
«сполия»: остаток перенесен, но, вероят-
но, не в пространстве, но во времени…

Хотя мы можем вспомнить соответст
вующие установления из  Пятикнижия, 
где касательно жертвы всесожжения 
указывается необходимость сожже-
ния останков — вне стана. Этот момент, 
как известно, по-новому  — уже в  све-
те Жертвы Иисуса  — будет толковать 
автор Евр, но  уже в  контексте вавилон-
ского пленения этот самый плен можно 
понимать и  даже принимать аналогич-
но: не просто вне стана, но вне того же 
Иерусалима, вне самой Иудеи — «на ре-
ках вавилонских» (Пс. 136).

И это в лучшем случае! Если же учи-
тывать столь характерную, целенаправ-
ленную и неумолимую для Иер. критику 
ложного, почти что магического благо-
честия, связанного как раз с  храмовы-
ми ритуалами (Иер. 7:4,8), то становит-
ся понятным, кто по-настоящему разо-
рял и  таки разорил Святыню: те самые 



34 С. С. Ванеян

нечестивые, безрассудные и  веролом-
ные «пастыри», каковых сменят пастыри 
иные — завоеватели (Иер. 12:10 и след.), 
когда сам Навуходоносор назван (Иер. 
43:10) «рабом Яхве»!

Так что недаром опись похищенных 
и  унесенных в  виде добычи сокровищ 
дополняется и упоминанием — правда, 
очень кратким — и уведенных в плен жи-
телей.

Но что, конечно же, крайне важно — 
ни слова не  сказано о  ковчеге завета! 
И  столь же существенно, что именно 
Иеремия — пророк Нового Завета (зна-
менитое место Иер. 31:31), который бу-
дет вечным, потому что написан на скри-
жалях сердца, а не камня («вложу закон 
Мой во  внутренности их и  на сердцах 
их напишу его» (Иер. 31:33). Но  на пути 
к нему, впрочем, нас ожидает еще один 
Храм  — как раз тот «Новый», который 
узрел уже пророк Иезекииль, вторящий 
Иеремии и  касательно все тех же сер-
дец: «Я дам им единое сердце и  вложу 
в них новый дух; Я возьму у них сердце 
из камня и дам им сердце из плоти» (Иез. 
11:19)12.

12  Нужно отдавать себе отчет, что повест-
вовательно-исторически все приводимые тек-
сты хотя и  выглядят диахронически несовпа-
дающими различными эпизодами, историче-
ски следующими друг за другом, на самом деле 
представляют собой разные уровни или даже 
синхронически совпадающие элементы едино-
го или почти единого замысла — на уровне тек-
стологии и в контексте редакторско-литератур-
ной деятельности как раз периода плена (время 
складывания даже не канона, а состава будуще-
го Танаха). Именно здесь нас ожидает монумен-
тально-мемориальный парадокс, касающий-
ся все того же Храма. Ведь даже сама история 
его проекта и соответственно строительства — 
плод теологически-текстологической рефлек-
сии, относящейся к  моменту после разруше-
ния настоящего храма! Восстановление храма 
в  будущем начинается с  воспоминания о  его 
построении в прошлом, желаемое экстраполи-
руется в историю как уже имевшее место быть 

Увиденный храм Иезекииля
С самого начала следует упомянуть 

сугубо литературную особенность тек-
ста — очень типичный, распространен-
ный и  крайне действенный прием: па-
раллелизм композиции книги, заклю-
ченной в том числе в рамки двух храмов, 
одного  — бесконечно, беспредельно 
и  безнадежно нечестивого и  падшего, 
и другого — несравненно прекрасного, 
чистого и безупречного, а главное — Но-
вого!

Автор (или авторы)13 текста книги со-
вершенно подчеркнуто заключают в эти 
два описания не просто судьбу Израиля, 
отпавшего и согрешившего, а потому — 
отвергнутого и наказанного, а, вероятно, 
состояние всего мира, распростертого 
между отпадением и верностью, прокля-
тием и благословением, между смертью 
и прощением.

Это Храм Соломона, оказавшийся 
во власти нечестивцев, и Новый Храм — 
знак примирения и  мира. Остановим-
ся на  каждом из  них, дабы затем най-
ти  — это не  трудно  — место или, вер-
нее, способ и структуру опосредования 
и оправдания. Между двумя крайностя-

и потому обязанное быть и впредь. Намерение 
возвести Храм текстуально строится и  вирту-
ально преподносится как напоминание, что он 
уже был! Можно сказать, что именно разруше-
ние Храма сделало его чем-то необходимым 
и законным. Притом что текстуально сохраняет-
ся и память об альтернативе Храма — о Скинии. 
Более того, Скиния в условиях плена выглядит 
даже чем-то более предпочтительным (во вся-
ком случае, для девтерономической, т. е. анти-
священнической традиции). Ср.: «В ситуации 
плена и изгнания община создала образ (боже-
ственного) Присутствия, которое дается не  че-
рез Храм, а через подвижное святилище» (Брюг-
геман 2009: 76).

13  Можно говорить даже о  «группах авто-
ров» (Ценгер 2008: 657). Для нас важна в  том 
числе вероятная и  очень поздняя (I  в. до  Р. Х.) 
дополнительная обработка как раз фрагмента, 
описывающая видения.



35Камень и откровение — II...

ми  — ожидания заслуженного прокля-
тия и встречи с нечаемым даром обнов-
ления  — мы имеем дело с  описанием 
того крайне многосоставного феномена, 
что очень условно именуется «Славой 
Божией». Обратимся сначала к крайним 
пределам, чтобы потом уяснить, в  чем 
смысл, скажем сразу, всей этой замыс-
ловатой то ли конструкции, то ли компо-
зиции, то ли некоторого пусть и  вирту-
ального построения, то ли некоего пусть 
и текстуального, но — сочинения.

Итак, вот что является  — видится 
и  показывается  — пророку касатель-
но Иерусалима и  его Храма, который, 
по  всей видимости, как это ни ужасно, 
но заслужил в глазах Яхве своей печаль-
ной и скорой участи:

«И привел меня ко входу во двор, и я 
взглянул, и вот, в стене скважина14. И ска-
зал мне: сын человеческий! прокопай 
стену; и я прокопал стену, и вот какая-то 
дверь. И  сказал мне: войди и  посмотри 
на отвратительные мерзости, какие они 
делают здесь. И  вошел я  и вижу, и  вот 
всякие изображения пресмыкающих-
ся и  нечистых животных и  всякие идо-
лы дома Израилева, написанные по сте-
нам кругом. И  семьдесят мужей из  ста-
рейшин дома Израилева стоят перед 
ними, и  Иезания, сын Сафанов, среди 
них; и у каждого в руке свое кадило, и гу-
стое облако курений возносится кверху. 
<…> И  привел меня ко входу во  врата 
дома Господня, которые к северу, и вот, 
там сидят женщины, плачущие по  Фам-

14  Или «щель» в  более точном переводе. 
Равно и «прокоп» есть скорее «пролом». Но еще 
важнее, что инициатива разрушения исходит 
от  Самого Яхве, а  пророк  — орудие Его воли. 
О  том же свидетельствует уже Амос: «…и Он 
сказал: ударь в  притолоку над воротами, что-
бы потряслись косяки, и  обрушь их (в другом 
чтении  — «Храм») на  головы всех их…» (Амос 
9:1). Впрочем, текст не совсем ясен (Ценгер 2008: 
703). Но  Сам Яхве же и  заделает все трещины 
в скинии Давида (не Храма!), согласно Амос 9:11.

музе <…>. И  ввел меня во  внутренний 
двор дома Господня, и вот у дверей хра-
ма Господня, между притвором и  жерт-
венником, около двадцати пяти мужей 
стоят спинами своими ко храму Господ-
ню, а лицами своими на восток и кланя-
ются на восток солнцу…» (Иез. 8:7–17).

Это то, что является началом или при-
чиной бедствий. Мы видим, так сказать, 
оборотную сторону Храма, то, что таит-
ся,  — это храм-крипта, где скрывается 
«мерзость», при том что всякая построй-
ка предполагает в своем устройстве воз-
можность тайных, подпольных мест: как 
всякое материальное дело рук челове-
ческих, Храм имеет скрытые измере-
ния  — ведь он пространственное об-
разование и  в нем есть то, что сокрыто 
от взора человеческого, но не от Боже-
ского. Поэтому «мерзости» открывают-
ся тоже в виде видения, и потому можно 
сказать, что архитектура визионерского 
опыта  — как и  сам опыт  — отличается 
специфическими свойствами: это чисто 
оптическое явление, не  просто прони-
цаемо-прозрачное, а лишенное привыч-
ных стереометрических и  даже просто 
телесных качеств: в  ней отсутствует оп-
позиция внешнего и  внутреннего! Это 
сугубо проективный, трансферный фе-
номен тотального зрелища, а потому — 
плоскости (недаром же идолы написа-
ны на стенах!), хотя в нем участвует сам 
пророк: он видит себя, совершающего те 
или иные действия, но и испытывающего 
те или иные воздействия!

А вот что мы имеем в качестве не ито-
га, но  обетования. Бедствие и  наказа-
ние — как всякое зло — не для вечности. 
Для нее уготовано благословение:

«Ты, сын человеческий, возвести 
дому Израилеву о храме сем, чтобы они 
устыдились беззаконий своих и  чтобы 
сняли с него меру. И если они устыдятся 
всего того, что делали, то покажи им вид 
храма и  расположение его, и  выходы 



36 С. С. Ванеян

его, и  входы его, и  все очертания его, 
и все уставы его, и все образы его, и все 
законы его, и напиши при глазах их, что-
бы они сохраняли все очертания его 
и все уставы его и поступали по ним. Вот 
закон храма: на вершине горы все про-
странство его вокруг  — Святое Святых; 
вот закон храма!» (Иез. 43:10–12).

И после всей «проектной докумен-
тации» (несколько глав, почти точно 
повторяющих объем и  содержание со-
ответствующих мест из  3Цар) появля-
ется совсем иная картина: «Потом при-
вел он меня обратно к  дверям храма, 
и  вот, из-под порога храма течет вода 
на восток, ибо храм стоял лицом на во-
сток, и  вода текла из-под правого бока 
храма, по  южную сторону жертвенни-
ка. И  вывел меня северными воротами, 
и внешним путем обвел меня к внешним 
воротам, путем, обращенным к  восто-
ку; и  вот, вода течет по  правую сторо-
ну. Когда тот муж пошел на  восток, то 
в  руке держал шнур, и  отмерил тыся-
чу локтей, и  повел меня по  воде; воды 
было по  лодыжку. И  еще отмерил ты-
сячу, и  повел меня по  воде; воды было 
по колено. И еще отмерил тысячу, и по-
вел меня; воды было по поясницу. И еще 
отмерил тысячу, и уже тут был такой по-
ток, через который я не мог идти, потому 
что вода была так высока, что надлежа-
ло плыть, а переходить нельзя было этот 
поток. И сказал мне: “видел, сын челове-
ческий?” И повел меня обратно к берегу 
этого потока» (Иез. 47:1–6).

Измеряется уже не  планиметрия, 
а  глубина, за  которой  — высота! И  это 
уже мера не  прохождения, а  углубле-
ния! И  это уже не  сооружения, а  ска-
ла  — основание, причем  — естествен-
ное, а  потому и  столь легко переходя-
щее в  сверхъестественное, связанное 
уже с иным Зодчим.

И еще раз обратим внимание, что 
данный проект только внешне напоми-

нает прежний храм и храм вообще, хотя 
бы потому, что «святая святых» — вокруг 
него, т. е. сам он  — один единый и  мо-
нументальный ковчег, вокруг которо-
го все свято, потому все принадлежит 
и причастно ему! Новый Храм — новый 
и  окончательный эпицентр нового тво-
рения, которое, впрочем, восстановле-
ние прежнего: воды из-под храма, мож-
но сказать, литургически сливаются с во-
дами рек, протекавших в эдемском саду! 
(Брюггеман 2009: 259).

Итак, перед нами крайне, казалось бы, 
несимметричная оппозиция, т. к. противо-
поставляются вещи вовсе не сравнимые: 
сокрытая и  нечестивая субструкция (та 
самая «преисподняя», которая, по сути, — 
«исподнее» святыни), в которую ведет то 
ли щель, то ли пролом, и спроектирован-
ная и дарованная как плод очищения ме-
таконструкция, освящающая все вокруг 
себя. Мы сможем убедиться в  конце на-
ших заметок-наблюдений, а  равно  — 
и в конце Откровения, что это своего рода 
структуры тотальной святости, не  знаю-
щей противопоставления священного 
и скверного, чистого и нечистого, правед-
ного и  нечестивого, в  итоге  — близкого 
и удаленного. Этот конец — совсем не то, 
что в начале, когда так важно было «…от-
личать священное от несвященного и не-
чистое от чистого» (Лев. 10:10).

Но укажем, наконец, что есть связую-
щее звено между этими двумя крайно-
стями, которые тем не  менее сходятся 
как всякие противоположности, в  отли-
чие от  того, что по  существу своему  — 
вне всякого сравнения, ибо это  — Сла-
ва Господня. Остановимся на  самых 
примечательных, вернее сказать  — по-
разительных качествах, позволяющих 
говорить, что перед нами  — некое со-
ставленное из определенных элементов 
устройство-конструкция, фактически  — 
сооружение (заметим  — довольно не-
устойчивое в своих внешних аспектах):



37Камень и откровение — II...

«И я  видел, и  вот, бурный ветер шел 
от  севера, великое облако и  клубящий-
ся огонь, и сияние вокруг него, а из сре-
дины его как бы свет пламени из среди-
ны огня; и  из средины его видно было 
подобие четырех животных,  — и  таков 
был вид их: облик их был как у  челове-
ка; и у каждого четыре лица, и у каждого 
из  них четыре крыла; а  ноги их  — ноги 
прямые, и  ступни ног их  — как ступня 
ноги у  тельца, и  сверкали, как блестя-
щая медь. И  руки человеческие были 
под крыльями их, на  четырех сторонах 
их; и лица у них и крылья у них — у всех 
четырех; крылья их соприкасались одно 
к другому; во время шествия своего они 
не оборачивались, а шли каждое по на-
правлению лица своего. Подобие лиц 
их — лицо человека и лицо льва с пра-
вой стороны у  всех их четырех; а  с ле-
вой стороны лицо тельца у всех четырех 
и лицо орла у всех четырех. <…> И вид 
этих животных был как вид горящих уг-
лей, как вид лампад; огонь ходил между 
животными, и  сияние от  огня и  мол-
ния исходила из  огня. И  животные бы-
стро двигались туда и сюда, как сверкает 
молния. И смотрел я на животных, и вот, 
на земле подле этих животных по одно-
му колесу перед четырьмя лицами их. 
Вид колес и устроение их — как вид то-
паза, и  подобие у  всех четырех одно; 
и по виду их и по устроению их казалось, 
будто колесо находилось в колесе. <…> 
А ободья их — высоки и страшны были 
они; ободья их у  всех четырех вокруг 
полны были глаз. И когда шли животные, 
шли и колеса подле них; а когда живот-
ные поднимались от  земли, тогда под-
нимались и колеса. Куда дух хотел идти, 
туда шли и  они; куда бы ни пошел дух, 
и  колеса поднимались наравне с  ними, 
ибо дух животных был в  колесах. <…> 
Над головами животных было подобие 
свода, как вид изумительного кристал-
ла, простертого сверху над головами их. 

А  под сводом простирались крылья их 
прямо одно к другому, и у каждого были 
два крыла, которые покрывали их, у каж-
дого два крыла покрывали тела их. <…> 
И  голос был со  свода, который над го-
ловами их; когда они останавливались, 
тогда опускали крылья свои. А  над сво-
дом, который над головами их, было по-
добие престола по виду как бы из камня 
сапфира; а над подобием престола было 
как бы подобие человека вверху на нем. 
И  видел я  как бы пылающий металл, 
как бы вид огня внутри него вокруг; 
от вида чресл его и выше и от вида чресл 
его и ниже я видел как бы некий огонь, 
и сияние было вокруг него» (Иез. 1:4–27).

Совершенно отдельная тема  — ис-
точники и  аллюзия подобной «инстал-
ляции» символических элементов. 
Бросается в  глаза, несомненно, про-
граммно-итоговый характер этого ви-
зуально-текстуального палимпсеста. 
Очень кратко «отмотаем» назад основ-
ные моменты, участвовавшие в генезисе 
столь причудливо-мощного образа. До-
статочно сказать, что это Ис., соотнесен-
ный с Исх., из чего и возникает вся кон-
цепция.

«В год смерти царя Озии видел я Гос-
пода, сидящего на  престоле высоком 
и  превознесенном, и  края риз Его на-
полняли весь храм. Вокруг Него стоя-
ли Серафимы; у  каждого из  них по  ше-
сти крыл: двумя закрывал каждый лицо 
свое, и двумя закрывал ноги свои, и дву-
мя летал <…>. Храм наполнился куре-
ниями <…>. Тогда прилетел ко мне один 
из Серафимов, и в руке у него горящий 
уголь, который он взял клещами с жерт-
венника…» (Ис. 6:1,2,4,6).

Уже здесь присутствуют и  пре-
стол, и  серафимы (животные?), и  огонь. 
Но  дело происходит внутри Храма, 
и  огонь  — с  жертвенника. Хотя самое 
главное — это присутствие Самого Все-
вышнего. Последнее обстоятельство 



38 С. С. Ванеян

отсылает нас буквально и переносно — 
к Исходу, где совмещается и жертвенник 
(Исх. 24:4), и гора, и Слава Божья, а рав-
ное — и огонь:

«Потом взошел Моисей и Аарон, На-
дав и  Авиуд и  семьдесят из  старейшин 
Израилевых, и  видели Бога Израилева; 
и под ногами Его нечто подобное работе 
из чистого сапфира и, как самое небо, яс-
ное. <…> Они видели Бога, и ели, и пили 
<…>, и слава Господня осенила гору Си-
най; и покрывало ее облако шесть дней. 
Вид же славы Господней на  вершине 
горы был <…> как огонь поядающий…» 
(Исх. 24:9–11,16,17).

Итак, у Иезекииля нам дается нагляд-
но и через чтение уразуметь связь меж
ду явлением Яхве Моисею, т. е. началом 
спасения и  явным знаком благоволе-
ния Божьего, и плачевным итогом отпа-
дения. Причем крайне принципиально, 
что Яхве остается верен  — в  Своем ве-
личии, мощи, но главное — в близости. 
Его Присутствие  — Его Слава  — всегда 
рядом, она всегда альтернатива всему 
творящемуся злу — где бы это ни было, 
даже в  Храме, всегда и  всюду  — Сион 
пребывает вовеки. И  такая потрясаю-
щая инаковость Всевышнего обознача-
ется опять же архитектонически и  про-
странственно. Отсылка к  Исх.  — беско-
нечно значима, ибо эта книга содержит 
одно принципиальное место, в  кото-
ром наглядно соотнесены  — в  одном 
не только пространстве повествования, 
но  и в  пространстве почти что физиче-
ском (это одна местность) — как скиния 
завета, так и скиния собрания, она же — 
«Шатер встречи» (Исх. 33:7), вхождение 
в которую Моисея порождало «столп об-
лачный» (Исх. 33:9). И здесь же — скала, 
на  которую поставил Яхве Моисея, что-
бы тот видел Славу Господню, проходя-
щую мимо.

Поэтому так важно, что у  Иезекии-
ля перед нами  — несомненный экзе-

гетический артефакт, призванный ви-
зуализировать определенный набор 
утверждений-высказываний касатель-
но вещей сущностно незримых. Особым 
образом  — настоятельно и  многократ-
но  — подчеркивается согласованность 
каждого элемента подобной гибридной 
конструкции и  способность двигаться 
в любом направлении — знак активного 
и  равнонаправленного всеприсутствия 
Божественной Воли.

Нельзя не  обратить внимание и  на 
венчающие элементы над животными: 
свод и  престол над ним. Никак не  объ-
ясняется и не описывается конструкция, 
связывающая воедино каждый элемент. 
Принципиально то, что воспроизведен-
ное целое не  выглядит как постройка, 
это скорее нечто такое, что можно на-
рисовать словами, красками и в вообра-
жении. В любом случае технически, хотя 
и очень условно, это выглядит как пере-
движной табернакль или опять же ски-
ния, но  то ли установленная на  повоз-
ку, то ли несомая на руках (скорее и то, 
и другое: 1Цар. 6:11 и Чис. 1:51 или 1Пар. 
13:7, а также — 29:18)15. В известной мере 
это и есть скиния или давир, но распро-
страненный еще и  вверх и  подвижный 
не  только по  горизонтали  — как это 
было в  пустыне (а ковчег Ноя  — еще 
и в водах потопа: Быт. 6–8), но и во всех 
иных направлениях, главное из  кото-
рых  — как раз схождение вниз («Я Сам 
пойду с вами…» — Исх. 33:14). Но одно-
временно это и такая скиния, что совме-
щена с огненным столбом, будучи снаб-
женной и  жертвенником (огонь внут
ри херувимов), причем  — перед лицом 
горы (Исх. 24:4).

15  Ср.: «Цель этого видения  — продемон-
стрировать подвижность Господа, не привязан-
ного к Иерусалимскому Храму, но движущегося, 
способного прийти к пленникам даже в чужую 
и нечистую землю» (Брюггеман 2009: 244).



39Камень и откровение — II...

Наличие и  задействованность херу-
вимов одновременно и  очевидно от-
сылает к  устройству Храма, к  его Свя-
тая святых, где образы этих существ 
тоже присутствуют на  крышке ковчега, 
с крыльями, ее осеняющими, и с лицами, 
обращенными друг к  другу. Хотя глав-
ный аспект — опять же теофанический: 
«...там Я  буду открываться тебе и  гово-
рить с  тобою над крышкою, посреди 
двух херувимов, которые над ковчегом 
откровения…» (Исх. 25:22).

Самое в  нем главное, впрочем, это 
безусловно световые и  огненные эф-
фекты и  мотивы: это нечто не  про-
сто сияющее, а  пылающее  — изнут
ри. И  вся эта многосоставная структу-
ра-сень  — в  движении, она снисходит, 
восходит, проходит, летает  — и  осеня-
ет! И  совершает все это только потому, 
что внутри — пылает пламя, горит огонь 
и  сияет раскаленный металл. Это похо-
же на  некую топку, из  которой исходит 
животворящий жар (ср: «Гора же Синай 
вся дымилась оттого, что Господь сошел 
на нее в огне; и восходил от нее дым, как 
дым из печи…» — Исх. 19:18). Внутри — 
Дух! А в целом это синхронная манифе-
стация всех знаков теофании. Это и есть 
сама теофания  — грандиозная и  вызы-
вающая трепет картина Присутствия 
и близости Яхве: «Вид же славы Господ-
ней на вершине горы был пред глазами 
сынов Израилевых, как огонь поядаю-
щий» (Исх. 24:17)16.

И подчеркнем еще раз: вся эта систе-
ма несоединимых единств — основание 
для Восседающего на  троне, который 
над сводом, который — над животными, 
над крыльями, руками, ликами, колеса-

16  Ср., конечно: «…Господь же шел пред 
ними днем в  столпе облачном, показывая им 
путь, а ночью в столпе огненном, светя им, дабы 
идти им и днем и ночью. Не отлучался столп об-
лачный днем и столп огненный ночью от лица 
народа» (Исх. 13:20–22).

ми-кругами, которые — над землей, над 
миром и над Своим творением. Быть мо-
жет — и над явлением Себя…

И потому пророк Даниил впослед-
ствии истолковывает это обстоятель-
ство совсем конкретно и окончательно:

«Видел я, наконец, что поставлены 
были престолы, и  воссел Ветхий дня-
ми; одеяние на Нем было бело, как снег, 
и волосы главы Его — как чистая волна; 
престол Его  — как пламя огня, колеса 
Его — пылающий огонь» (Дан. 7:9)17.

Кроме того, крайне значимо, что хе-
рувим и огонь — уже и в самом начале 
несчастий рода человеческого: «И из-
гнал Адама, и поставил на востоке у сада 
Эдемского херувима и  пламенный меч 
обращающийся, чтобы охранять путь 
к  дереву жизни» (Быт. 3:24). Так что по-
движность этой знаменитой божествен-
ной колесницы-меркабы не только про-
странственная, но  и временная, вер-
нее — эсхатологическая: она связывает 
воедино начало нечестия и начало ката-
строфы, а  равное  — конец катастрофы 
и начало благословения. Жар ее пламе-
ни пожирает само время!

Не трудно заметить, что катастро-
фа-разрушение, т. е. гнев и  отмщение 
Яхве  — это и  порог, но  и эпицентр Его 
силы и  власти. И  можно представить, 
что подвижность Славы — относитель-
ная: быть может, все вокруг Нее — в дви-
жении и перемене, а Она одна — в не-
изменности пребывает как незыблемое 
основание и  условие всего подлинно-
го  — и  явленного, как источник жизни 

17  Но как связать то, что «огненная река вы-
ходила и проходила пред Ним» (Дан. 7:10), и то, 
что, как мы уже видели, из-под Нового Храма 
выходит река живой воды (Иез. 47:1), а равно — 
из-под Иерусалима (Зах. 14:8)? Ответ  — в  Ин. 
7:38, о чем у нас еще будет возможность пого-
ворить. Заметим, однако, уже здесь, что указан-
ные слова Иисуса сказаны были в праздник Ку-
щей и — и в Храме…



40 С. С. Ванеян

и как дар. Слава может присутствовать 
в некотором месте, а может — и возно-
ситься, покидая. Слава  — это Скиния, 
и она — свободна. Главное, она связы-
вает воедино несвязываемое, т. е. Выс-
шего  — с  низшим. Пламенеющая Ски-
ния и огнедышащий Синай — одно це-
лое!

В целом же это нечто не  локализуе-
мое, не имеющее привязки к местности, 
это воистину то Царство, что «не от мира 
сего» (Ин. 18:36), невместимое и потому 
безместное и неуместное (Мф. 8:20 и Лк. 
9:58). Это тот «град», который принадле-
жит будущему (Евр. 13:14).

Но ведь перед нами  — череда ви-
дений, ситуация визуально-мистери-
ального опыта. И подвижность образов 
и  вещей, а  равно  — событий и  состоя-
ний — это и явления зрительного ряда, 
поток и подвижность оптической транс-
формативности. Можно вообразить, как 
именно взор пророка-визионера пыта-
ется собрать воедино череду впечатле-
ний-кадров, делая это в рамках некото-
рой устойчивой и  привычной парадиг-
мы-модели, подбирая знакомые формы 
(вернее, конечно, гештальты) для преж
де неведомого и  незримого. Хотя, не-
сомненно, следует учитывать и  веро-
ятность того, что перед нами — своего 
рода визуальные притчи: трансцен-
дентное открывает себя в  доступных 
и воспринимаемых формах — не толь-
ко с  точки зрения визуальности или 
ментальности, но просто — поэтики на-
глядного.

Поэтому нельзя ни на  минуту забы-
вать, что перед нами еще и текст, и нар-
ратив, имеющий свою и  структуру, 
и просто топику. И поток увиденного, ко-
торое  — неведомое и  невиданное, не-
обходимо и неизбежно обретает формы 
текстуальных «сполий», протяженных 
или размещенных в  пространстве, при-
чем достаточно и  линейно, и  прямоли-

нейно18. Одним словом, сам дискурс де-
монстрирует взаимное движение своих 
образов и  структур: теофаническое  — 
сверху и теологическое — снизу. Посре-
ди  — текстуальное, вернее, конечно, 
интертекстуальное: текстуализируемое 
и  текстуализирующее, принимаемое 
и раздающее…

Восстановленный храм 
Ездры
Главное, что бросается в  глаза при 

знакомстве с  историей собственно Вто-
рого Храма, когда «начали строить дом 
Божий в  Иерусалиме» (1Езд. 5:2),  — это 
в  первую очередь подчеркнутая и  по-
следовательная документализация всех 
событий — причем в письменном виде. 
Второй Храм — воистину исторический 
документ и правовой монумент в одном 
лице: памятник возвращения как народа 
из  плена, так и  Святыни  — из  забвения 
и забытья.

В случае со Вторым Храмом акт веры 
дополняется и  расширяется актом вос-
поминания. Началу строительства пред-
шествует установление жертвенника, 
сам момент начала строительства со-
провождается соответствующими ли-
тургическими действиями:

«Когда строители положили основа-
ние храму Господню, тогда поставили 
священников в облачении их с трубами 
и  левитов, сыновей Асафовых, с  кимва-
лами, чтобы славить Господа по  уставу 
Давида, царя Израилева. И  начали они 
попеременно петь: “хвалите” и “славьте 
Господа”, “ибо — благ, ибо вовек милость 
Его к Израилю”. И весь народ восклицал 

18  Ср. наблюдения о  редакторской и  вооб-
ще литературной технике текстов Первого За-
вета вообще, названной «довольно простой», 
когда группы текстов помещались друг за дру-
гом с  добавлением (не обязательным) неболь-
ших связующих фрагментов (Ценгер 2008: 134).



41Камень и откровение — II...

громогласно, славя Господа за  то, что 
положено основание дома Господня» 
(1Езд. 3:10,11).

Само строительство  — богослужеб-
ный акт! Но, как оказывается, не только, 
ибо:

«…многие из священников и левитов 
и глав поколений, старики, которые ви-
дели прежний храм, при основании это-
го храма пред глазами их, плакали гром-
ко, но  многие и  восклицали от  радости 
громогласно» (1 Езд. 3:12).

Итак, память — это боль, актуальное 
усилие веры и благочестия, выражающе-
го себя в данном случае в строительстве. 
И это — радость! Таков диапазон аффек-
та, вызванного и  подтвержденного вос-
становлением Храма. И это один-единый 
диапазон и  это единое пространство 
храмового опыта, т. к. «крики радости 
нельзя было отличить от плача…» (1Езд. 
3:13).

Обратим также внимание на  то, чем 
не  только утверждается легитимность 
постройки (это — особый и важный во-
прос), но  и подтверждается его преем-
ственность (это то, что не  должно вы-
зывать никаких вопросов). На  вполне 
законный вопрос областеначальника 
Дария, на  основании чего строится эта 
постройка, пришлось реагировать уза-
коненным образом:

«…они ответили <…> такими слова-
ми: мы рабы Бога неба и  земли и  стро-
им дом, который был построен за много 
лет прежде сего, — и великий царь у Из-
раиля строил его и довершил его. Когда 
же отцы наши прогневали Бога небес-
ного, Он предал их в  руку Навуходоно-
сора, царя Вавилонского, Халдеянина; 
и  дом сей он разрушил, и  народ пере-
селил в Вавилон. Но в первый год Кира, 
царя Вавилонского, царь Кир дал раз-
решение построить сей дом Божий; да 
и сосуды дома Божия, золотые и сереб-
ряные, которые Навуходоносор вынес 

из храма Иерусалимского и отнес в храм 
Вавилонский, — вынес Кир царь из хра-
ма Вавилонского; и отдали их по имени 
Шешбацару, которого он назначил об-
ластеначальником, и  сказал ему: возь-
ми сии сосуды, пойди и отнеси их в храм 
Иерусалимский, и пусть дом Божий стро-
ится на своем месте. Тогда Шешбацар тот 
пришел, положил основания дома Бо-
жия в Иерусалиме; и с тех пор доселе он 
строится, и  еще не  кончен» (1Езд. 5:11–
16).

Перед нами четко сформулирован-
ная программа строительства — со все-
ми идеологическими и, самое суще-
ственное, теологическими и  истори-
ческими импликациями, носителем 
которых заведомо является будущая 
постройка, а если говорить более стро-
го — не столько факт готовой построй-
ки, сколько акт построения-строитель-
ства, который, получается, не  столько 
имплицитный, сколько институциональ-
ный.

Меморативно-мемориальный ха-
рактер будущего Храма дополнительно 
и отдельно подтверждается и подчерки-
вается текстом памятной записки Кира, 
найденной в «книгохранилище» по при-
казу уже Дария:

«И найден в Экбатане во дворце, ко-
торый в  области Мидии, один свиток, 
и в нем написано так: “Для памяти: в пер-
вый год царя Кира царь Кир дал пове-
ление о  доме Божием в  Иерусалиме: 
пусть строится дом на  том месте, где 
приносят жертвы, и пусть будут положе-
ны прочные основания для него; выши-
на его в шестьдесят локтей, ширина его 
в  шестьдесят локтей; рядов из  камней 
больших три, и  ряд из  дерева один; из-
держки же пусть выдаются из  царского 
дома. Да и сосуды дома Божия, золотые 
и  серебряные, которые Навуходоносор 
вынес из храма Иерусалимского и отнес 
в  Вавилон, пусть возвратятся и  пойдут 



42 С. С. Ванеян

в  храм Иерусалимский, каждый на  ме-
сто свое, и  помещены будут в  доме Бо-
жием”» (1 Езд. 6:2–5).

Крайне показательно, что именно 
предметное наполнение храма, его ут-
варь, изъятая («экспроприированная»), 
но  сохранившаяся и  возвращенная,  — 
связующее звено с Первым Храмом: но-
вый не  только воспроизводит старый, 
но  и хранит его уцелевшие сокровища, 
так что Храм превращается отчасти в со-
кровищницу, даже если эти сокровища 
сохраняют свой функциональный смысл 
и  используются по  назначению. Храм 
уже не «хоромы» (буквально — дом) и не 
только место Его Присутствия, но  хра-
нилище атрибутов Его почитания, что 
не  одно и  то же, т. к. «сохранить» почти 
идентично «схоронить».

Не вызывает сомнения и то, что веду-
щая мысль данного текста та, что строи-
тельство  — желание царя, который вы-
бран в  качестве орудия Божественной 
воли («Благословен Господь, Бог отцов 
наших, вложивший в  сердце царя  — 
украсить дом Господень, который 
в Иерусалиме…» — 1Езд. 7:27). И возвра-
щение сокровищ первого Храма  — это 
как ктиторский вклад, как участие в хра-
моздательском акте:

«И старейшины Иудейские строи-
ли и  преуспевали, по  пророчеству Аг-
гея пророка и  Захарии, сына Адды. 
И  построили и  окончили, по  воле Бога 
Израилева и по воле Кира и Дария и Ар-
таксеркса, царей Персидских. И окончен 
дом сей к  третьему дню месяца Адара, 
в шестой год царствования царя Дария» 
(1Езд. 6:14,15).

Но перед нами не  просто матери-
альные богатства (вспомним, как и  из 
чего «подготовлял» строительство Хра-
ма Давид  — собирая драгоценные 
вещи и просто ценные вещества), перед 
нами  — подчеркнуто богослужебный 
инвентарь и  фактически  — атрибуты 

священнодействия. Поэтому получает-
ся, что персидские цари (их череда  — 
Кир, Дарий, Артаксеркс подобно особо-
му квазисвященническому, а  вернее  — 
мессианистически-царскому преемству) 
суть соучастники и тех же литургических 
актов (можно сказать, что связка Кир — 
Дарий эквивалентна Давиду — Соломо-
ну19).

Именно это, конечно же, не  отме-
няет, но  делает вдвойне необходимым 
его освящение, вернее  — посвящение, 
выраженное в  соответствующих жерт-
воприношениях. Именно возможность 
совершить Пасху пред лицом вновь 
выстроенного и  устроенного Храма 
и  оказывается его истинной легитима-
цией.

Но о  возведении такого ли Храма 
пророчествовал Иезекииль? Мы не уве-
рены. Но то, что разрушение именно его 
предрекал Иисус, — это мы знаем точно:

«И когда выходил Он из  храма, гово-
рит Ему один из  учеников его: Учитель! 
посмотри, какие камни и какие здания! 
Иисус сказал ему в ответ: видишь сии ве-
ликие здания? все это будет разрушено, 
так что не останется здесь камня на кам-
не» (Мк. 13:1–2).

Все, как кажется, возвращается на 
круги своя: вновь вúдение и  видéние, 
вновь — пророчество и вновь — угро-
зы. Но  Иисус  — больше величайшего 
из  пророков  — Моисея, Он  — обето-
ванный Мессия и Ему не нужны жертвы, 

19  Мы осознаем рискованность этих ассо-
циаций и  одновременно их очевидность уже 
в  евангельской перспективе (ведь дальше, по-
лучается, идут уже Август  — Тиверий). Перво-
священнический ответ Пилату, что, мол, «…нет 
у нас царя кроме кесаря» (Ин. 19:15), должно по-
нимать не только как выражение верноподдан-
нической риторики саддукейского священства, 
но и как разочаровывающий итог царского мес-
сианизма (что, увы, с поправкой на «царский эс-
хатологизм» можно отнести не только к Перво-
му Завету).



43Камень и откровение — II...

ибо Он Сам  — Жертва. Так что круг  — 
разомкнут и  смысл  — трансцендиро-
ван, ибо Он «…говорил о  храме тела 
Своего» (Ин. 2:19).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Брюггеман 2009  — Брюггеман У. Введение 

в Ветхий Завет. Канон и христианское во-
ображение  / пер. С. Бабкиной. М.: Биб-
лейско-богословский институт св. апо-
стола Андрея, 2009.

Брюггеман 2013 — Брюггеман У. Бытие / пер. 
Л. Колкера и  П. Валенчука. Черкассы: 
Коллоквиум, 2013.

Ванеян 2017 — Ванеян С. С. Камень открове-
ния — I. Топика и топология сакрально-
го, текстуального и  тектонического  // 
ВВИА. Вып. 9. 2017. С. 29–44.

Ценгер 2008  — Введение в  Ветхий Завет  / 
под ред. Эриха Ценгера; пер. К. Биттнер, 
М. Паит, Е. Солодухина. М.: Библейско-
богословский институт св. апостола Анд
рея, 2008.

Hügli, Lübcke  — Anton Hügli, Poul Lübcke. Phi-
losophie im 20. Jahrhundert. Bd. 1: Phäno-
menologie, Hermeneutik, Existenzphiloso-
phie und Kritische Theorie. 4. Afl., Rowohlt 
Verlag, Hamburg, 2002.

REFERENCES
Briuggeman W. Vvedenie v Vetkhii Zavet. Kanon 

i khristianskoe voobrazhenie (An Introduc-

tion to the Old Testamen. The Canon and 
Christian Imagination). Trans. by S. Babkina. 
Moscow: Bibleisko-bogoslovskii institut sv. 
Apostola Andreia Publ., 2009 (in Russian).

Briuggeman W. Bytie (Genesis). Trans. by L. Kol
ker, P. Valenchuk. Cherkassy: Colloquium 
Publ., 2013 (in Russian).

Vaneyan S. S. Kamen’ i Otkrovenie — I. Topika I 
topologiia sakral’nogo, tekstual’nogo I tek-
tonicheskogo (The stone of the theopha-
ny — I. Topic and topology of sacrum, tex-
tuality and tectonic), Questions of the His-
tory of World Architecture, vol. 9, 2017, 
pp. 29–44.

Zenger E. Vvedenie v Vetkhii Zavet (Introduction 
to the Old Testament). Moscow: Bibleisko-
bogoslovskii institut sv. apostola Andreia 
Publ., 2008 (in Russian).

Briuggeman W. Genesis. Interpretation. A Bible 
Commentary for Teaching and Preaching. 
Louisville: Westminster John Knox Press 
Publ., 1982.

Briuggeman W. An Introduction to the Old Testa-
men. The Canon and Christian Imagination. 
Louisville: Westminster John Knox Press 
Publ., 2003.

Hügli Anton, Lübcke Poul. Philosophie im 20. 
Jahrhundert. Bd. 1: Phänomenologie, Her-
meneutik, Existenzphilosophie und Kri-
tische Theorie. Hamburg: Rowohlt Publ., 
2002.

Zenger E. (ed.) Einleitung in das Alte Testament. 
Stuttgart: W. Kohlhammer Publ., 2004.



УДК 7.013

В. В. Карпов 

Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика 
и герменевтика композиции, рисунка и цвета  
Часть вторая. Жюльен Гваде. Элементы и теория 
архитектуры*

На основе сопоставительного анализа двух трактатов второй половины XIX  в.  — «Грамматика ис-
кусств рисунка. Архитектура, скульптура, живопись» (1867) Шарля Блана и  «Элементы и  теория ар-
хитектуры» (1901) Жюльена Гваде  — как двух теоретических оснований курсов визуальных искусств 
и архитектуры в L’École des Beaux-Arts и развития академической традиции в искусстве и архитектуре 
в целом, можно проследить, при всех различиях двух произведений, определенные параллели в использо-
вании соответствующих каждому из них философско-теоретических обоснований и методов. Харак-
терное для двух произведений обращение к формальным средствам выразительности и техническим 
приемам создания произведения искусства или архитектуры, при почти полном отсутствии инте-
реса к тематическому или предметному содержанию произведения искусства у Блана, совпадающему 
с несколько равнодушным отношением к вопросу стиля у Гваде, направлено на поиски изначальных ра-
ционально-логических правил и принципов в искусстве и архитектуре, посредством романтического 
обращения к истории, будь то Священная история (Блан) или несколько необычная трактовка клас-
сического (Гваде) как в некотором смысле вечного, испытанного временем исторического опыта и па-
мяти, структурно-символического, по сути онтологического субстрата, предвещающего понимание 
бессознательного как источника, в кантовской традиции, художественной интуиции. Показательное 
в этом отношении выделение, следуя примеру Альберти, элементов архитектуры и использование за-
имствованной у Альберти и Дюрана идеи композиции в ее взаимосвязи с программой здания, в теории 
Гваде, возвращается через отношение части и целого, и интерпретацию риторических канонов, к гер-
меневтике и риторике в их историческом развитии и взаимосвязи. 

Ключевые слова: академическая традиция, Альберти, архитектурное образование, Блан, Гваде, гер-
меневтика, композиция, модернизм, программа, риторика, теория архитектуры, элементы.

V. V. Carpov

CHARLES BLANC AND JULIEN GUADET: RHETORIC 
AND HERMENEUTICS OF COMPOSITION, DRAWING AND COLOR 
Part two. Julien Guadet. The elements and theory of architecture

Based on a comparative analysis of two treatises of the second half of the nineteenth century — Charles Blanc’s 
Grammaire des arts du dessin. Architecture, sculpture, peinture (1867), and Julien Guadet’s Éléments et théorie de 
l’architecture (1901) — as the two fundamental theoretical accounts of the courses in the visual arts and architec-
ture at the L’École des Beaux-Arts, and in formation of academic tradition in art and architecture as a whole, it is 
possible to retrace, although with some reservations, certain parallels that exist between two works both in terms of 
their philosophical-theoretical grounds and that of a method. The reference to formal means of artistic expression 
and techniques in creating a work of art or architecture, that is so characteristic of the two treatises, in the presence 
of almost complete lack of interest in the thematic and meaningful content of the work of art in Blanc, that is in ac-
cord with somewhat indifferent attitude to the issue of style in Guadet, is focused on searching the original rational-
logical rules and principles in art and architecture, through the agency of history, whether it Sacred History (Blanc) 

*  Исследование выполнено за  счет средств Государственной программы Российской Федера-
ции «Развитие науки и технологий» на 2013–2020 годы в рамках Плана фундаментальных научных 
исследований Минстроя России и РААСН, тема 1.4.13. «Геометрия и риторика в архитектуре. Истори-
ческие предпосылки и принципы взаимосвязи в архитектурной теории».



45Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

or somewhat unusual interpretation of the notion of classical (Guadet) as in some sense an eternal, time-tested 
historical experience and memory, e.g. structural-symbolic, essentially ontological substrate, that foreshadows an 
apprehension of the unconscious as a source of artistic intuition in Kantian tradition. It would be indicative, in this 
respect, that the detachment, following Alberti’s example, of elements of architecture and the use of the idea of 
composition borrowed from Alberti and Durand and put in relation to the program of building in Guadet’s theory, 
return through the relation of the parts to the whole, and interpretation of rhetorical canons, to hermeneutics and 
rhetoric in their historical formation, and in their relation to each other. 

Keywords: academic tradition, Alberti, architectural education, Blanc, composition, elements, Guadet, hermeneu-
tics, modernism, program, rhetoric, theory of architecture.

Два трактата, рассматриваемые 
в  этой двухчастной серии статей,  — 
«Грамматика искусcтв рисунка» (1867) 
Шарля Блана1 и «Элементы и теория ар-
хитектуры» (1901) Жюльена Гваде, — от-
личаются не  столько хронологически 
или тематически, поскольку Блан вы-
страивает систему искусств, объединяе-
мых использованием рисунка, в то вре-
мя как Гваде обращается исключитель-
но к архитектуре, сколько своеобразной 
для каждого отдельного произведения 
философской и  методической состав-
ляющими, несмотря на тот факт, что обе 
работы представляют собой учебные 
курсы лекций, программно направлен-
ные на  улучшение художественного, 
в  том числе архитектурного, образова-
ния. Тем не  менее при сравнительном 
анализе двух произведений отчетливо 
прослеживаются пусть не всегда после-
довательно совпадающие параллели. 
Акцент на  технические приемы и  фор-
мальные средства выразительности при 
относительно устойчивом отсутствии 
интереса к тематическому или предмет-
ному содержанию произведения искус-
ства у Блана, который, как вполне оправ-
данно полагают исследователи, породил 
целую палитру абстрактных, формаль-
ных, практически в  том же смысле бес-
предметных направлений в  развитии 
искусства в  его авангардных и  модер-
нистских проявлениях, парадоксальным 

1  Первая часть опубликована в  предыду-
щем выпуске ВВИА (Карпов 2017: 25–37).

или закономерным образом совпадает, 
как замечает Рэйнер Бэнэн, с  абсолют-
но равнодушным отношением к вопросу 
стиля у практикующего и преподающего 
архитектуру академиста Гваде (Banham 
1960: 15) (ил. 1).

При этом подобное молчаливое от-
рицание стиля или, скорее, его импе-
ративной академической трактовки ни-
как не было связано с полемикой вокруг 
стилистических предпочтений, поиска-
ми национального, какого-либо иного 
или нового стиля, как это происходило 
повсеместно в  Европе и  Америке. Поч
ти обязательной ориентации академи-
ческой традиции на  предпочтительный 
для того или иного исторического пе-
риода или отдельной страны домини-
рующий в  соответствии с  националь-
ными, политическими, религиозными 
или идеологическими условиями стиль 
критически противопоставляется, воз-
можно, основанная на либертарианских 
идеях и суждениях стилистическая неза-
висимость или свобода. Подобное сво-
бодомыслие как возможное проявление 
почти кантовской философемы нравст
венной свободы или автономии воли, 
трансформированной Эмилем Кауфма-
ном в  приложении к  «революционной 
архитектуре» в  понятие «автономной 
архитектуры», которое превращается, 
независимо от  частоты или уместности 
его использования в контексте истории 
и теории архитектуры, в клише, не под-
разумевало радикального и  полного 
освобождения от  исторических стилей. 



46 В. В. Карпов 

Совсем наоборот, история в ее полноте 
и  развитии, свидетельствующая об  ис-
чезновении старых и  появлении новых 
типов зданий и сооружений с их особы-
ми стилистическими чертами, рассмат
ривается тем источником, из  которого 
Гваде извлекает классические, в  не со-
всем обычном, тем не  менее приемле-
мом понимании этого слова примеры. 
В 1894 г., во вводном уроке, предваряю-
щем курс лекций по  теории архитекту-
ры, Гваде в  свободолюбивом духе про-
возглашает в  высоком риторическом 
стиле свою непоколебимую привержен-
ность классическому: 

«К счастью, гордые художники  — 
наши мастера  — увидели и  показа-
ли, что независимость заключается не 
в смене ливрей, и  наше искусство по-
степенно освободилось от этой палеон-
тологии. Не все было одинаково успеш-
ным, но все усилия в этом направлении 
стали плодотворными, и  сегодня мы 
осознаем и  провозглашаем, что искус-
ство имеет право на  свободу, что лишь 
свобода может гарантировать его жизнь 
и  плодотворность, скажем лучше, его 

здоровье! Если я  настаиваю на  этих со-
ображениях, это, конечно, не  означает, 
что лишь для того, чтобы стереть с доски 
все, что нам предшествовало; наоборот, 
наше искусство, как наш язык, как вся 
наша цивилизация, является и  должно 
быть богатым наследником достояния, 
накопленного на  протяжении столетий. 
Но  я ненавижу художественные запре-
ты, как любые запреты, художественную 
односторонность как любую односто-
ронность, и я стараюсь, чтобы было по-
нятным в  каком смысле, одновременно 
широком и строгом, я понимаю это сло-
во классическое [здесь и далее выделено 
автором], которое я ставлю на фронтис-
писе наших лекций» (Guadet 1909: 85–86).

Либертарианские идеалы и  соот-
ветствующая им риторика скорее име-
ли полемическое значение при отстаи-
вании эстетической свободы и  незави-
симости. Гваде вновь аппелирует к ним 
в своем вводном уроке, вспоминая в ал-
легорическом пересказе о  возглавляе-
мом им и его соратниками студенческом 
противостоянии попыткам образова-
тельных реформ, предпринимаемым 
в  1863–1864  гг. Эженом Виолле-ле-Дю-
ком2. 

2  «Но господа, позволите ли вы мне вос-
помининие об  этом предмете, которое не  лич-
ное, но  которое общее для нескольких това-
рищей и  меня? Во  времена, когда наша школа 
переживала авантюру, которая была бы комиче-
ской, если не была бы губительной, был учреж
ден курс эстетики. Это вызвало у нас волнение, 
и  некоторые товарищи и  я добились, несколь-
ко неожиданно, я  полагаю, аудиенции мини-
стра изящных искусств. Министр изящных ис-
кусств был старым военным [возможно, здесь 
подразумевается “маршал Франции и  признан-
ный художник” Виолле-ле-Дюк, вторая карье-
ра которого была военной] с  весьма железны-
ми правилами подчинения [возможно, имеется 
в виду использование Виолле-ле-Дюком желез-
ных конструкций], которого очень удивляло, что 
кто-то может обсуждать его приказы, если это 
были его приказы, а не были приказами кого-то 

Ил. 1. Портрет архитектора Жюльена Гваде. 
Фото (клише) Эдуарда Пурша (1848–1909). 
Не датировано. Архивы архитектуры ХХ в. 
Фонды Жюльена Гваде



47Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

Абсолютизация и  канонизация, в  по-
нимании Гваде, классического, под
разумевающая существование некоего 
скорее метафизического идеала, как ка-

другого, кто их ему подсказывал. Маршал Фран-
ции, поскольку это был его ранг, смущал меня 
гораздо меньше, чем это мог сделать признан-
ный художник, и  при этой публике я  позволил 
себе ему сказать: “Эстетика это религия худож-
ника. Учреждение доктрины государства, эсте-
тики государства, принудительной эстетики 
вернет нас к  временам, которые мы, молодые 
люди, не знаем, но которые наши старшие могут 
припомнить, к временам, когда, для получения 
должности или повышения, следовало начинать 
с предъявления свидетельства об исповеди”.  

Я должен вам сказать, что это замечание 
было принято так плохо, как это только возмож-
но; но в  конце концов экзамены по  эстетике 
не состоялись. Я не хотел бы, чтобы это припи-
сывалось мне в заслугу; но если я и припомнил 
этот анекдот, то лишь для того чтобы все-таки 
вам показать, что уже когда я был здесь учени-
ком, у меня было ощущение свободы обучения, 
я страшился религии или доктрины государст
ва; и,  если я  испытывал этот страх, когда был 
студентом, это не  потому, что я  пришел к  вам, 
чтобы насаждать, как профессор, доктрину, ре-
лигию государства, не для того, чтобы посягать 
на вашу свободу, и менее всего, поскольку это 
было бы еще более странно, нападать на свобо-
ду ваших мастеров» (Guadet 1909: 81–82). 

Об известном биографическом факте  — 
роли Гваде в  истории противостояния клас-
сицизма и  готики во  Франции и, в  частности, 
в  École des Beaux-Arts см. также замечание Ро-
берта М. Крэйга в  его монографии об  амери-
канском архитекторе Фрэнсисе Палмере Смите, 
ученике Поля Филиппа Крета, получившем об-
разование в традиции École des Beaux-Arts: «Еще 
будучи студентом в  ателье Луи-Жюля Андре 
(1819–1890), Гваде возглавил в 1863–1864 гг. оп-
позиционное движение против назначения ме-
диевиста Эжена Виолле-ле-Дюка профессором 
истории в  Школе. Гваде собрал около 485 сту-
дентов в поддержку своих антиреформистских 
взглядов. Они срывали лекции Виолле-ле-Дюка 
по эстетике, что привело к его отставке в мар-
те 1864 года. Школа оставалась стойким бастио-
ном классицизма и  не видела курса средне-
вековой архитектуры включенным в  учебную 
программу до 1892 года» (Craig 2012: 249). 

жется, были направлена, прежде всего, 
на поиски в определенном смысле изна-
чальных и  вечных рациональных прин-
ципов как определяющих условий и од-
новременно производных моментов ло-
гического метода создания и  изучения 
архитектуры. Причем создание и  почти 
параллельное ему своеобразное исто-
рико-теоретическое изучение архитек-
туры в  границах этого достаточно тра-
диционного метода постоянно меняются 
местами, поскольку любое изучение не-
возможно без уже созданного или созда-
ваемого, так же как создание архитекту-
ры начинается с ее изучения и включает 
его в себя, и в этом смысле они становят-
ся по крайней мере двумя необходимы-
ми сторонами или мометами единого 
процесса, который к тому же пребывает 
в  постоянном историческом развитии, 
в свою очередь обеспечивающим прира-
щение классического. 

Этот процесс соединения двух взаи-
мозависимых сфер может соответство-
вать близкой по  смыслу категориаль-
ной паре — теоретическое осмысление 
(ratiocination) и  собственно произведе-
ние (opus), — предлагаемой Витрувием, 
в  русском переводе трактата которого 
это разграничение обобщенно обозна-
чается терминами теория и  практика. 
Но  у Гваде понимание этого двуединст
ва скорее приближается к  трактовке 
двух взаимосвязанных сфер у Альберти, 
который с самого начала своего тракта-
та разделяет всю архитектуру на рацио-
нально осмысленные умозрительные 
очертания (lineamenta) и  создаваемую 
с  использованием материалов и  техни-
ческих средств постройку (structura), 
из  которых он извлекает и  выстраива-
ет в  логической последовательности 
шесть принципов, начал или элементов 
архитектуры. Трудно сказать с  уверен-
ностью, насколько широко и строго мог 
рассматривать Альберти доступное ему 



48 В. В. Карпов 

в  несколько руинированном состоянии 
и древних источниках то, что Гваде отно-
сит к классическому, определяя его сле-
дующим образом: 

«Но это красивое название  — клас-
сическое, которое в искусстве есть окон-
чательная, не подлежащая сомнению ка-
нонизация, не  является задачей опре-
деления истоков или датирования, 
уточнения столетия или географиче-
ской широты. Классическое есть все то, 
что заслуживает стать таковым без учета 
времени, страны, школы. Классическое 
не  провозглашается, оно утверждается; 
можно лишь его констатировать и реги-
стрировать. Классическое это все то, что 
победоносно сохранилось в  извечных 
соперничествах искусств, все, что оста-
лось во  владении всеобще выражае-
мого восхищения. И  все его достояние 
утверждается посредством бесконечно-
го разнообразия сочетаний или форм, 
одними и  теми же неизменными прин-
ципами, разумом, логикой и методом.

Классическое, как вы видите, не явля-
ется привилегией какого-либо времени, 
какой-либо страны, какой-либо школы. 
Классическое это, несомненно, Данте, 
как и Виргилий, Шекспир, как и Софокл; 
это Искупление, <…> и, для нас, это Пар-
фенон, термы или амфитеатры, Святая 
София или Нотр-Дам, Сент-Уэн или Сен-
Пьер, палаццо Фарнезе или Лувр. И  та-
кой всегда была широкая и философская 
концепция нашей Школы, поскольку 
в  этой картине, которая является Пан-
теоном искусства, объединяются, что-
бы определять ваши занятия, неоспори-
мые мастера самых различных школ, все 
эти великие классики одухотворенных 
эпох» (Guadet 1909: 83–84).

В свою очередь, широкое и  стро-
гое понимание слова классическое, как 
представляется, предполагает не  менее 
широкое и  строгое отношение к  исто-
рии, которое Гваде позже определяет как 

научное3, и  которое становится, нарав-
не с его трактовкой классического, мето-
дическо-методологической и  философ-
ской основой теории архитектуры в его 
изложении. При этом Гваде требует от-
личать полезную, с его точки зрения, ис-
торию от  археологии, прямое, основан-
ное на имитационной модели, приложе-
ние которой к  архитектуре он именует 
в  риторических целях палеонтологи-
ей, и  которая для него является скорее 
вспомогательным средством или по-
мощницей истории искусств. Последова-
тельное и полезное, в его аргументации, 
имеющее для судьбы искусства и, следо-
вательно, архитектуры почти экзистен-
циальный смысл, обращение к  истории 
связано, прежде всего, с  предваритель-
ным или, возможно, параллельным исто-
рическому исследованию изучением ма-
териалов, элементов и принципов, кото-
рые должны определять в  дальнейшем 
как само изучение истории, так и и ее ис-
пользование при создании архитектуры.

«Таким образом, невозможно опи-
сать архитектуру без представления ее 
исторических эволюций; я  буду делать 
это по  возможности, но  с этой важной 
оговоркой: история является объясне-
нием, но беда в том, что профессор или 
ученик включают изучение архитектуры 
в границы исторического исследования! 
Наоборот, для полезного изучения этой 
истории полагается предварительно 
узнать материалы, элементы архитекту-
ры. История приходится кстати для того, 
чтобы подтвердить правильность иссле-
дований, показать их вершины, соответ-
ствующие принятому порядку принци-
пов, сгладить неизбежные падения при 
их упущении, разъяснить их возрожде-

3  «Наука как эрудиция плюс логический ме-
тод, не так, как большинство авторов XX столе-
тия понимали ее как умственную дисциплину, 
основанную на экспериментальном исследова-
нии» (Banham 1960: 17).



49Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

ния при их пробуждении. Но для тех, для 
кого эта подготовка не является необхо-
димой, история искусства будет не  бо-
лее, чем археологией. Изолированная, 
таким образом, археология, которая 
должна и хотела бы стать вспомогатель-
ным средством искусств, может стать 
самым опасным противником. Вопрос 
серьезный и заслуживает сигнала трево-
ги, поскольку для искусства это вопрос 
жизни и смерти» (Ibid: 84). 

Можно легко проследить, как унасле-
дованное у  Гваде полезное отношение 
к истории, в совокупности с весьма спе-
цифическим пониманием классическо-
го, успешно используется и  утилизиру-
ется в дальнейшем не только в традиции 
École des Beaux-Arts или в  различных те-
чениях в  архитектуре рубежа столетий, 
но  и еще более последовательно, хотя 
крайне противоречиво и, как правило, 
неосознанно, модернизмом. Разумеет-
ся, на трактовку истории и классическо-
го в  теории Гваде во  многом повлияли, 
как справедливо отмечает Бэнэм, ра-
боты его предшественников  — Этье-
на-Луи Булле, Клода-Николя Леду, Жа-
на-Николя-Луи Дюрана или учителя Гва-
де, Анри Лабруста с  его схематичным 
(diagrammatic, как его обозначает Бэнэм) 
классицизмом, произведения которых 
во  многом определяли развитие тради-
ции École des Beaux-Arts. В свою очередь, 
подобная трактовка классического поз-
же проявляется в  идее неисторическо-
го классицизма Якубуса Йоханнеса Пи-
тера Ауда, которую в ином контексте Бэ-
нэм называет «академической эстетикой 
без академической детализации». Но 
в  наиболее чистом виде, классическое 
в  его не  менее широком и  строгом, ра-
ционально осмысленном и прямом зна-
чении почти программно используется, 
следуя урокам Гваде и, возможно, бо-
лее ранней трактовке греческой класси-
ки Алоисом Хиртом, при многократном 

сравнении машины и  греческой архи-
тектуры у Ле Корбюзье.

В этом противоречивом контексте 
соединения академической традиции 
и  модернизма еще раз прослеживается 
параллель между теориями Блана и Гва-
де, которую Бэнэм соотносит с развити-
ем абстрактного искусства и  архитекту-
ры чистых форм:

«Здесь следует установить связь с аб-
страктным искусством, поскольку Гваде 
иногда представляется проявляющим 
пристрастие к  абстрактной архитекту-
ре. Колин Роу, к примеру, предположил, 
что он “предвидел архитектуру чистой 
формы”, но  иллюстрации в  Elements et 
Theorie, работы, выполненные в  Школе 
под его профессорством, и  несколько 
зданий, вышедших из его офиса, не под-
тверждают эту идею. Было бы правиль-
ным сказать, что он способствовал появ-
лению архитектуры чистой формы тем 
же самым образом, как Блан способство-
вал появлению абстрактного искусства» 
(Banham 1960: 18). 

В другом аспекте подобное абсолюти-
зирующее и канонизирующее понимание 
классического в  его неразрывной связи 
с историей, как до определенной степе-
ни вечного, многократно и многосторон-
не испытанного временем содержания 
индивидуального и коллективного опыта 
и памяти, или, скорее, их структурно-сим-
волического и  по сути онтологическо-
го субстрата, предворяющего и  оконча-
тельно получающего выражение в фило-
софской концепции бессознательного, 
в  котором, как полагал Иммануил Кант, 
обнаруживает себя интуиция, могло, воз-
можно, несколько причудливым образом 
совпадать с  противостоящей радикаль-
ному рационализму Просвещения ро-
мантической философско-поэтической 
тенденцией. Определенное проявление 
этих идей в  исторической перспективе 
развития архитектуры можно проследить 



50 В. В. Карпов 

в работах и философии Луи Кана, еще од-
ного ученика Поля Филиппа Крета, в свою 
очередь ученика Жана-Луи Паскаля, за-
вершившего, после смерти Лабруста, зда-
ние Национальной библиотеки Франции, 
соратника Гваде, под редакцией и с пре-
дисловием которого публикуется его че-
тырехтомный трактат. Близкие по своему 
характеру мотивы, связанные с  трактов-
кой классического и  истории в  теории 
Гваде, как представляется, прослежива-
ются в  теоретических сочинениях и  по-
стройках Альдо Росси. 

В завершение этого краткого преди-
словия можно заметить, что как рацио-
налистические поиски и  выделение ра-
ционально-логических принципов и ин-
струментальных средств и  способов 

создания искусства и  архитектуры, так 
и  поэтическо-романтическое отноше-
ние к  истории  — Священной истории 
у Блана и истории несколько идеализи-
рованного и  поэтически истолкованно-
го классического у Гваде — еще раз сбли-
жают и объединяют, при всех присущих 
им отличиях, трактаты и  теории двух 
рассматриваемых авторов.

Фундаментальный четырехтомный 
труд Гваде «Элементы и  теория архитек-
туры», опубликованный в 1901 г., как было 
замечено выше, представляет собой курс 
лекций по  теории архитектуры, который 
он читал в  École des Beaux-Arts начиная 
с 1894 г., хотя его преподавательская карь-
ера начинается в 1872 г. Разумеется, его ма-
нера и метод обучения архитектуре стали 
результатом непосредственной связи с су-
ществовавшей системой художественно-
го и архитектурного образования, так же 
как и архитекторно-строительной практи-

Ил. 2. Жюлен Гваде. Учебный рисунок 
колокольни. 1858

Ил. 3. Жюлен Гваде. Проект хосписа в Альпах. 
План. 1864



51Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

ки (ил. 2–4). Гваде учился начиная с 1853 г. 
у Анри Лабруста, а затем у Луи-Жюля Анд
ре. Недолгое время работал в  ателье Ла-
бруста. Позже сотрудничал с Шарлем Гар-
нье над завершением Парижской оперы. 
Ранее, в 1864 г., получил Римскую премию 
и  провел три года в  Риме, где занимался 
исследованием и  исторической рекон-
струкцией форума Траяна, в частности ба-
зилики Ульпия (ил. 5–7). С 1880 по 1888 г. 
проектировал и строил Центральный поч-
тамт в Париже (ил. 8–9), а около 1900 г. за-
нимался перестройкой здания La Comédie-
Française или Théâtre-Français. 

Благодаря влиянию своего учите-
ля Лабруста и  недолгому сотрудниче-

ству с  ним, Гваде, по  замечанию Бэ-
нэма, стал «звеном в  непрерываемой 
академической цепи, которая возвра-
щалась к ранним дням девятнадцатого 
столетия и  неоклассической архитек-
туры во  Франции. Настолько правиль-
но эта традиция развивалась в нем, что 
его собственное настойчивое утверж
дение композиции, сборка здания 
из  составляющих его объемов, являет-
ся лишь эхом сказанного Ж.-Н.-Л. Дюра-
ном, в 1821 году: “Любое, какое угодно 
завершенное здание является, и не мо-
жет быть не чем иным, кроме больше-
го или меньшего количества частей”» 
(Ibid: 15). 

Ил. 4. Жюльен Гваде. Проект хосписа в Альпах. Фасад. 1864

Ил. 5. Жюльен Гваде. Реконструкция форума Траяна и базилики Ульпия, Рим. Фасад. Римская премия. 
1864–1867



52 В. В. Карпов 

Цитируя Дюрана, Бэнэм ссылается 
на дополнительный том — Partie Graphique 
(1821) — его Précis des leçons d’architecture 
données à l’École royale polytechnique, из-
данные в  1809  г. в  Париже (Durand 1809) 
и получившие широкое распространение 
и популярность в Европе, во многом бла-
годаря немецкому переводу, что способ-
ствовало усвоению идей Дюрана, в  том 
числе, хотя и  непреднамеренно, модер-
низмом. При этом Бэнэм не  предлагает 
какого-либо анализа, с  точки зрения су-
ществования исторических источников 
или прецедентов, вполне самодостаточ-
ной для него работы Дюрана. 

При отсутствия официально опуб-
ликованных переводов трактата Гваде, 

существует его машинописная англий-
ская версия (Englished), хранящаяся 
в  библиотеке Калифорнийского уни-
верситета в Беркли и доступная сегодня 
в  сканированном виде (Guadet 1907?), 
исполненная около 1907  г. американ-
ским архитектором Джоном Галеном Го-
вардом, получившим, в  числе многих 
американских студентов, второе архи-
тектурное образование в École des Beaux-
Arts (1891–1893). Сам факт перевода 
на иностранный язык и попытки распро-
странения манускрипта свидетельству-
ют о  существовании особого интере-
са к трактату; и, несмотря на очевидное 
влияние инструментального метода 
Дюрана на  развитие идеи композиции 

Ил. 6. Жюльен Гваде. Реконструкция форума 
Траяна и базилики Ульпия, Рим. План

Ил. 7. Жюльен Гваде. Реконструкция форума 
Траяна и базилики Ульпия, Рим. Фрагмент 
разреза



53Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

Ил. 8–9. Жюльен Гваде. Центральный почтамт. Париж. 1880–1886



54 В. В. Карпов 

у Гваде, его архитектурный трактат и его 
метод обучения архитектуре, безуслов-
но, имеют самостоятельное историко-
теоретическое значение и  ценность. 
Наилучшим образом это показали самые 
известные его ученики  — Тони Гарнье 
и Огюст Перре. В определенном смысле 
проект «Индустриальный город. Иссле-
дование по строительству городов» (Une 
Cité industrielle. Étude pour la construction 
des villes), выполненный Гарнье в  1904–
1918  гг., и  воссоздание разрушенного 
до  основания Гавра, осуществленное 
Перре, в какой-то части принадлежат их 
мастеру, Гваде. В  первом примере хотя 
бы с  точки зрения использования идеи 
зонирования, переведенной из масшта-
ба здания в  масштаб города, во  втором 
случае  — ввиду присутствия стиля при 
его отсутствии в привычном понимании 
и смысле. Безусловно, оба примера мо-
гут оправданно рассматриваться сего-
дня истинным воплощением классиче-
ского, как его трактовал Гваде.

Трактат или курс лекций Гваде пред-
воряется «Подготовительными урока-
ми», в которых кратко излагаются науч-
ные и  математические составляющие, 
дискрептивная геометрия в их приложе-
нии к архитектуре, правила построения 
теней, понимание перспективы, обсуж
даются рисунок, моделирование, гра-
фическая техника «отмывки» — pratique 

du lavis; рассматриваются чертежные 
материалы, инструменты и  правила 
их использования. К  примеру, рисун-
ку в  архитектуре приcваивается осо-
бый геометрический характер: «Геоме-
трический рисунок является точным 
рисунком, можно сказать рисунком par 
excellence. Считается, что живописный 
рисунок представляет лишь внешний 
вид предметов, геометрический рису-
нок представляет их такими, какими они 
являются» (Gudet 1909: 35). Это утвер-
ждение иллюстрируется перспектив-
ным рисунком и геометрическим черте-
жем коринфской капители.

Исполнение чертежа обусловливает-
ся необходимостью использования трех 
традиционных для практики и  теории 
архитектуры проекций  — плана, раз-
реза и  фасада  — в  их логическом, как 
подчеркивает Гваде, порядке, которые 
должны быть основаны на масштабе как 
принятом отношении между моделью, 
под которой понимается свето-теневая 
моделировка фасада, и чертежом. 

Но, пожалуй, основным, во  многом 
определяющим теорию композиции Гва-
де моментом, связанным с чертежом, яв-
ляется вычерчивание с  помощью осей 
(ил. 10). «Слово ось будет часто вновь 
появляться в наших уроках; ось являет-
ся ключом для чертежа и  будет им для 
композиции. Важно, таким образом, пра-
вильно его определить», — пишет Гваде 
(Ibid: 40).

Объяснение природы и  значения 
оси, пересечения и  по сути сетки осей 
выводится им из принципа симметрии. 
Тем не менее Гваде, вероятно, следова-
ло сослаться на  своего соотечествен-
ника Рене Декарта, в то время как кар-
тезианская система координат может 
быть сопоставлена с координатной сет-
кой, используемой в  математической 
географии Птолемея. При рассмотре-
нии сетки осей в  качестве основного 

Ил. 10. Использование осей на чертеже 
в качестве инструмента композиции  
(Guadet 1909: I, 41)



55Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

инструмента композиции, невольно на-
прашивается сравнение с горизонталь-
но и вертикально разлинованной заве-
сой — velo, — рекомендуемой Альберти 
живописцам в  его трактате «О живо-
писи» для перспективного построения 
живописной композиции как сюжет-
ной истории. Альберти также указы-
вает, не  вдаваясь в  детали, на  возмож-
ность использования этого инструмен-
та в архитектуре. При этом если, вслед 
за Эрвином Панофским, трактовать пес-
пективу как символическую форму вы-
ражения и  репрезентации, сюжетная 
история может быть прочитана как ре-
альная история, а в архитектурном кон-
тексте как история архитектуры. И этот 
исторический момент является для Гва-
де не менее важным элементом компо-
зиции.

Все эти темы и этапы подготовитель-
ных уроков, несмотря на кажущуюся се-
годня, с  исторической дистанции, ба-
нальность содержания и  некоторую 
наивность изложения, представляют 
собой фундаментальные основы рутин-
ного архитектурного ремесла как части 
академической традиции. Что касает-
ся авангарда, он нередко черпал новиз-
ну из  той же самой академической тра-
диции, зарождаясь в ее недрах и разви-
ваясь одновременно с  ее внутренним 
по большей части теоретическим обнов-
лением. Теоретические положения Гва-
де и  его метод композиции во  многом 
направляли этот процесс.

Гваде определяет основные пункты 
и положения своей теории композиции 
уже в предисловии к своей работе:

«— Предметом этого курса лекций 
является изучение композиции зданий, 
состоящей из  их элементов и  их соеди-
нений, с  двоякой точки зрения, как ис-
кусства и  как приспособления к  про-
граммам, определяемым материальны-
ми потребностями. 

— В  первой части будут изучаться 
один за другим, собственно говоря, эле-
менты, то есть стены, ордера, аркады, 
порталы, окна, своды, плафоны, кров-
ли и  т. д.; затем более сложные элемен-
ты, такие как залы, вестибюли, крыльца, 
портики, лестницы, дворы и т. д.

— Во  второй части, вслед за  опре-
делением основных принципов компо-
зиции, будут изучаться основные жан-
ры зданий: религиозные, гражданские, 
военные, общественного назначения 
и  частные жилища, демонстрирующие, 
каждый из  них, наиболее примечатель-
ные примеры всех эпох и стран, показы-
вающие, каким требованиям они отвеча-
ют, указывающие, в свою очередь, каким 
образом и в какой мере эти требования 
изменились, чтобы приблизиться к  ак-
туальным условиям и  самым новейшим 
программам» (Ibid: 2–3).

Изложение принципов композиции 
предваряется у Гваде общими, несколь-
ко моралистическими, риторическими 
рассуждениями о  красоте или прекрас-
ном. Ссылаясь на  Платона, для которо-
го прекрасное являлось великолепным 
воплощением истины, Гваде сопоставля-
ет два, как кажется, дополняющих друг 
друга подхода для достижения, посред-
ством искусства, одновременно красоты 
и истины, или истинной красоты. Для ис-
кусства имитации правда или истина об-
наруживает себя в  природе. Для искус-
ства творческого созидания, особенно 
архитектуры, истина, в  представлении 
Гваде, пребывает в  сознании. Таким об-
разом, отыскать эту потаенную, интим-
ную истину можно рациональным пу-
тем, оберегая ее и себя от загрязняющей 
примеси эфемерного успеха, тирании 
моды, раболепного подражания, мира-
жа иррациональной фантазии. 

Теория Гваде основывается на  ра-
ционализме, которому, во  избежание 
подражания академической традиции, 



56 В. В. Карпов 

Ле Корбюзье пришлось противопоста-
вить несколько одиозную идею наивно-
го и вульгарного функционализма4. Вто-
рым направляющим принципом этой 
теории становится еще до  конца не-
осмысленная идея относительной авто-
номии архитектуры.

Вдохновляющим источником истины, 
так же как и идеи автономии в архитек-
туре, как правило, служит не испорчен-
ная цивилизационными наслоениями 
древняя историческая традиция архи-
тектуры, к  авторитету которой и  обра-
щается Гваде при построении своей тео-
рии. По  его мнению, древние авторы 
признавали три составляющие произве-
дения архитектуры: диспозицию, т. е. рас-
положение или компоновку, которую он 
предлагает называть композицией; про-
порции, которые не используют по наи-

4  Западная историография приписывает 
первоначальное использование слова функ-
ционализм для обозначения современной ар-
хитектуры или архитектуры модернизма Аль-
берто Сарторису, книга которого Gli elementi 
dell’architettura funzionale появилась в 1932 г. От-
ветственность за этот термин и, вероятно, за его 
последствия Бэнэм возлагает на  Ле Корбюзье, 
который в  письме, перепечатанном в  качест
ве предисловия к  книге Сарториса, задуман-
ной под названием Gli elementi dell’architettura 
razionale, писал: «Название вашей книги огра-
ничено; это настоящий промах, быть вынужден-
ным поставить слово “академическая” по  одну 
сторону баррикады и оставить лишь слово “ра-
циональная” по  другую. Вместо рациональная 
скажите функциональная...» (Banham 1960: 320). 
Эта скорее поверхностно-риторическая взаи-
мозаменяемость слов представляется вполне 
логичной, т. к. при сопоставлении рациональ-
ного и  академического исчезает сама револю-
ционная необходимость создания и  использо-
вания баррикад, если, конечно, не  учитывать 
противоречий и разногласий внутри самой ака-
демической традиции. Рационализм, который 
всегда ассоциировался с  классикой и  начиная 
с  конца XVII столетия являлся основой акаде-
мической архитектурной традиции, продолжа-
ет развиваться в  архитектуре модернизма под 
внешним прикрытием термина функционализм. 

тию или чутью, а  лишь посредством 
обучения и знаний; и строительство как 
контролирование разрабатываемого 
проекта наукой и, наконец, осуществле-
нием или исполнением его в постройке.

Разумеется, древние использова-
ли универсальную, являющуюся частью 
других искусств и  наук риторическую 
технику как способ описания, логическо-
го анализа и передачи знаний. И можно 
допустить, что древние могли интерпре-
тировать правила архитектуры по  ана-
логии с  правилами или канонами рито-
рики, к  которым относятся inventio (на-
хождение или изобретение материала 
речи или текста), dispositio (расположе-
ние или диспозиция материала), elocutio 
(словесное выражение или дикция, ино-
гда это называют стилем речи), memoria 
(память или запоминание) и actio (испол-
нение или произнесение). 

Использование правил и канонов ри-
торики не являлось чем-то новым и не-
обычным для теории архитектуры, так 
же как и  в целом для искусств и  наук. 
Достаточно припомнить замечательно 
изученные В. П.  Зубовым риторические 
аналогии в  трактатах Альберти или ин-
терпретацию риторических канонов 
в  архитектурной теории Карло Лодоли. 
Работу Гваде, как представляется, мож-
но оправданно рассматривать среди по-
добных примеров.

Разумеется, Гваде не заимствует бук-
вально каноническую структуру рито-
рики, хотя момент имитации определен-
но присутствует. Перед ним скорее стоит 
герменевтическая задача истолкования 
или интерпретации, в  которой встреча-
ются и взаимодействуют риторика и гер-
меневтика. В этой связи, обсуждая про-
блему отношения герменевтики и  ри-
торики в  своей работе «Актуальность 
прекрасного», Х.-Г. Гадамер замечает: 
«А в  одном риторика и  герменевтика 
глубоко родственны: и умение говорить, 



57Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

и умение понимать — это естественные 
человеческие способности, которые мо-
гут достигать полного развития и  без 
сознательного применения правил ис-
кусства, если только естественное да-
рование получит адекватное развитие 
и необходимую практику» (Гадамер 1991: 
193–194).

Гваде определенно обладал профес-
сиональным призванием и  необходи-
мой практикой, но  не только этими ка-
чеством и  требованием исчерпываются 
возможности использования риторики 
и герменевтики в построении, формули-
ровании и  приложении его теории. По-
ставленная им герменевтическая зада-
ча по  сути своей была универсальной, 
поскольку устраняла различение между 
догматической и эстетической герменев-
тикой, которое породила история гер-
меневтической традиции и  которое пы-
талась преодолеть философская герме-
невтика. У Гваде это достигается, с одной 
стороны, через обращение к  истории, 
к которой традиционно аппелируют ри-
торика и герменевтика. С другой строны, 
посредством герменевтического канона 
автономности и  тотальности истолкова-
ния, правила так называемого герменев-
тического круга, который получает у Гва-
де абстрактно-логическое определение 
принципа отношения целого и  части, 
т. е. композиции как соединения отдель-
ных ее элементов. Этот канон, введен-
ный Фридрихом Шлейермахером и  раз-
витый Вильгельмом Дильтеем и  Эмилио 
Бетти, отсылает к догмату единства Свя-
щенного Писания, части и отдельные со-
бытия которого могут быть истолкованы 
только через признание единства текста, 
который, в свою очередь, может быть по-
нят лишь через его части и детали.

Возвращаясь к  композиции в  интер-
претации Гваде, необходимо сказать не-
сколько слов о природе художественно-
го замысла. Для Гваде композиция как 

художественный замысел основывается 
на  идее, в  свою очередь проектный за-
мысел становится условием воплоще-
ния этой идеи. По вопросу о роли проек-
та он полемизирует со  своим учителем 
Лабрустом, который утверждал, что «ар-
хитектура это искусство строительства». 
Гваде, частично принимая это опреде-
ление, дополняет его проектной состав-
ляющей. Идея как источник проектного 
замысла редко основывается исключи-
тельно на умозаключении, но имеет син-
тетический характер, и для Гваде истин-
ным источником художественной идеи 
становится скорее интуиция.

Возможности подобного взаимодей-
ствия или синтеза разума и  интуиции 
при реализации художественной идеи 
в проектном замысле посредством ком-
позиции прослеживаются в  описании 
начальных этапов композиционного по-
строения и  самой сути композиции как 
диспозиции, т. е. расположения и компо-
новки. В  этом процессе определяющая 
роль отводится программе здания:

«На самом деле в  самой обширной 
программе вы в  первую очередь выде-
ляете детали, чтобы рассмотреть лишь 
две или три, может быть, четыре или 
пять больших групп, различной величи-
ны или значимости, между которыми вы 
замечаете сходные соотношения. Какая 
из них должна занимать преобладающее 
положение, какая должна быть самой 
крупной или меньшего размера? Это во-
просы всех программ и  понимание по-
требностей и  возможностей. Затем, пе-
реходя к объединению (ensambles) групп 
(sous-ensambles) частей тела здания в его 
деталях, вы легко идете дальше, если 
ваша основная точка отсчета правиль-
на, особенно если обнаруживается, что 
остается возможность, если это необ-
ходимо, последующей доработки дета-
лей, которые влияют на  композицию, 
при условии, что она представляется 



58 В. В. Карпов 

удовлетворительной и  окружение наи-
более подходящим» (Guadet 1909: 101).

Пожалуй, наиболее существенным 
вкладом Гваде в  развитие архитектур-
ной теории может рассматриваться, 
кроме разработанной им теории компо-
зиции как таковой, актуализация или ак-
центирование внимания на  отношении 
взаимосвязи между композицией и про-
граммой. 

Слово и понятие программа уже име-
ли достаточно распространенное упо-
требление и  ковенциональное значе-
ние в  теории и  практике архитектуры. 
Во  всяком случае, программа, наравне 
с  жанром, являются ключевыми слова-
ми в  теории и  методе обучения Жака-
Франсуа Блонделя. Вкладом и  заслугой 
Гваде стало рациональное осмысление 
этого термина и понятия, доведение его 
значения до уровня одной из основных 
теоретических категорий архитектуры, 
связанной как с ее изучением, так и с ин-
струментальной техникой ее создания. 
По  сути, программа становится пово-
дом, причиной и  необходимым услови-
ем не  только композиции, как ее пони-
мал Гваде, но  и самого процесса созда-
ния и  существования архитектурного 
произведения. 

Влияние этой рационально осмыс-
ленной взаимосвязи между программой 
и  композицией на  дальнейшее разви-
тие архитектуры достаточно легко про-
слеживается уже в, пожалуй, чрезмерно 
идеологизированном амбициозном про-
екте и  методе конструктивизма как во-
площении взаимосвязи социального за-
дания или программы с  архитектурно-
строительным конструированием. Если 
очистить, в целях анализа, предлагаемое 
М. Я. Гинзбургом определение «нового ме-
тода архитектурного мышления» от идео-
логически присущей ему функционалист-
ской риторики, оно по-прежнему сохра-
няет свои изначальную идею и смысл: 

«<…> зодчий анализирует все сторо-
ны задания, его особенности, он расчле-
няет его на  составные элементы, груп-
пирует <…> и  организует свое реше-
ние по этим предпосылкам. Получается 
<…> решение, уподобленное всякому 
разумному организму, расчлененное 
на  отдельные органы, получающие то 
или иное развитие в зависимости от [на-
значений] ими выполняемых. <…> Нет 
ни одного элемента, ни одной части за-
мысла архитектора, который был бы 
стихиен. Все находит свое объяснение 
и  [рациональное] оправдание в  своей 
целесообразности. Целое все объеди-
няет, все уравновешивает» (Гинзбург 
1926: 3)5.

И если задание (будь то социальное 
или государственное) скорее являет-
ся синонимом программы, в  этом рас-
членении на органы, части и составные 
элементы, в  их группировании и  ор-
ганизации, в  объединенном и  уравно-
вешенном целом легко прочитывают-

5  В оригинальной версии этот параграф 
читается следующим образом: «Свободный 
от  всяких штампов прошлого, от  предрассуд-
ков и  предубеждений, новый зодчий анали-
зирует все стороны задания, его особенно-
сти, он расчленяет его на  составные элемен-
ты, группирует по  их функциям и  организует 
свое решение по этим предпосылкам. Получа-
ется пространственное решение, уподоблен-
ное всякому разумному организму, расчле-
ненное на  отдельные органы, получающие то 
или иное развитие в зависимости от функций, 
ими выполняемых. <…> Нет ни одного элемен-
та, ни одной части замысла архитектора, кото-
рый был бы стихиен. Все находит свое объяс-
нение и  функциональное оправдание в  своей 
целесообразности. Целое все объединяет, все 
уравновешивает, создает образцы высочай-
шей выразительности, четкости, ясности, где 
ничто не может быть изменено. <...> Нет ника-
кой опасности в  вытекающем из  этого метода 
аскетизме молодой архитектуры, который от-
пугивает близоруких. Это аскетизм молодости, 
бодрый аскетизм строителей и организаторов 
новой жизни» (Гинзбург 1926: 3).



59Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

ся как disposition, так и ordonannce, т. е., 
по сути, идея композиции в интерпрета-
ции Гваде.

Разумеется, описанная техника ком-
позиции как проектного замысла, так 
же как и  «новый метод архитектурного 
мышления» Гизбурга, во  многом осно
вываются на  известном инструмен-
тальном методе Дюрана. В  этом смыс-
ле Бэнэм, как кажется, справедливо от-
мечает определяющее влияние работ 
Дюрана и  Гваде на  практику сборного 
домостроения в  архитектуре и  строи-
тельстве XX и теперь уже XXI столетий. 

К сожалению, невозможно охватить 
в рамках статьи все аспекты теории ком-
позиции, разработанной Гваде. Но мож-
но остановиться на некоторых ее важных 
моментах, которые во многом определи-
ли перечень и  характер рассмотрения 
определяющих композицию элементов 
архитектуры и, как следствие, ее судьбу: 
например, на его внимании к контексту, 

природному, городскому или сельскому 
окружению как элементу композиции:

«Программа также указывает вам 
на еще один существенный элемент ком-
позиции: месторасположение (emplace-
ment) и участок земли (terrain). У архитек-
туры большой диапазон: города со всем 
разнообразием их месторасположений, 
деревня с ее горизонтами и антуражем; 
побережья морей, горы; самые разнооб-
разные широты, даже если не покидать 
Францию» (Guadet 1909: 102–103).

В качестве примеров Гваде описыва-
ет Париж, в манере Виктора Гюго почти 
с высоты птичьего полета или колоколь-
ни Notre Dame de Paris; творение своего 
фаворита Жака-Анжа Габриэля  — пло-
щадь Согласия со  зданием Министер-
ства морского флота; другие милые его 
сердцу местоположения за  пределами 
Франции  — променаду Пинчо непода-
леку от  Пьяцца-дель-Пополо и  виллы 
Медичи — штаб-квартиры Французской 

Ил. 11. План виллы Д’Эсте в Тиволи (Guadet 1909: I, 105)



60 В. В. Карпов 

академии в Риме, где он провел три года 
после получения Римской премии. В ка-
честве иллюстрации приводится план 
виллы Д’Эсте в Тиволи (ил. 11–12).

Примечательна его трактовка разде-
ления полезных и  вспомогательных по-
мещений или площадей, т. е. коммуни-
каций (les surfaces utiles et les circulations) 
в плане, что приводит к пониманию зо-
нирования. Здесь, как и  в композиции 
в целом, большую роль играют пропор-
ции, одновременно как средство члене-
ния, разграничения и  установления со-
отношений (ил. 13).

И наконец, отношение Гваде к  орде-
ру. Гваде признается, что он не  враг ан-
тичных ордеров, и  он использует орде-

Ил. 12. Этьен Дюперак. Сады виллы Д’Эсте в Тиволи. 1560–1575

Ил. 13. Разделения полезных и вспомогательных 
помещений или площадей в плане (Guadet 1909: 
I, 118)



61Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

ра там, где это уместно или необходимо, 
но  его всегда шокирует роль античного 
ордера как исходной точки в  обучении. 
Он восторгается античной архитектурой 
Греции и  Рима, даже в  ее руинирован-
ном состоянии. Он восхваляет архитекто-
ров Ренессанса, но лишь до того момен-
та, когда был вновь открыт злополучный 
Витрувий, как его характеризует Гваде, 
«определенно посредственный писатель, 
возможно, посредственный архитек-
тор», в  его понимании. Альберти, Винь-
ола, Палладио, Филибер Делорм и  все 
XVI столетие доверились ему, как доверя-
лись в то время всему, что было написано 
на латыни, сетует Гваде. И лишь гений Ре-
нессанса, восклицает он, оставался сво-
бодным, несмотря ни на что, и искусство 
было выше всепроникающего влияния 
Витрувия. Гваде повествует весьма эмо-
ционально: 

«Но позже, при дряхлеющем Людо-
вике XIV, в  то время как великие мыс-
лители первой половины XVIII столетия 
стали уходить из  жизни, французский 
дух трансформировался, гордая неза-
висимость сменилась на  идолопоклон-
ничество власти, строго обязательную 
преданность закону, культ деспотиз-
ма. И  в архитектуре также надлежало 

впредь повиноваться, нежели понимать. 
Она подменила курьезные дискуссии Ко-
ролевской Академии архитектуры на го-
рестное учреждение, провозгласившее 
магистратуру Витрувия, и  сделала его 
кем-то вроде отца художественной Церк
ви. С  тех пор его теории превратились 
почти в  королевские, и  триумф модуля 
стал чуть ли не вопросом веры. Модуль, 
или ученые споры о  модуле, занимали 
важное место в обучении, и, невероятная 
вещь, цифра стала властителем в  сфере 
искусства. И, несмотря на  неукротимую 
независимость истинных художников 
всех времен, вопреки мимолетному ре-
нессансу и столь блистательному Габриэ-
лю и  его конкурентам, цифра все боль-
ше и больше увеличивает свою тиранию 
вплоть до самого недавнего времени. Се-
годня еще есть люди, которые верят, что 
архитектура является цифровым [или за-
шифрованным] искусством, расчетной 
таблицей точных и математических фор-
мул!» (Ibid: 97–98).

Частичное отрицание ордера — Гва-
де все же посвящает каждому ордеру от-
дельную главу и включает ордера в чис-
ло элементов архитектуры (ил. 14–16) — 
несколько изменяет номенклатуру 
и репертуар как элементов, так и правил 

Ил. 14–16. Дорический, ионический и коринфский ордера (Guadet 1909: I, 357, 370, 376)



62 В. В. Карпов 

композиции. На первое место в перечне 
элементов архитектуры выступает стена 
со столь онтологически и композицион-
но необходимыми дверными и оконны-
ми проемами или отверстиями. За ними 
следуют крыши или покрытия, и  затем 
уже прочие не менее важные или более 
второстепенные элементы.

Если выделить самые основные прин-
ципы и  элементы архитектуры, кото-
рые в  том или ином значении и  смыс-
ле являются элементами композиции 
в  интерпретации Гваде, и  расположить 
их в  порядке их изложения, получится 
взаимосвязанная последовательность 
и  структура, включающая  — месторас-
положение, участок земли, пропорции, 
стены, отверстия и  крыши. Может ли 
этот набор элементов в их структурном 
построении рассматриваться самодо-
статочной, рудиментарной основой ар-
хитектуры и строительства? 

Этот перечень, выстроенный в  не-
сколько ином порядке  — местность, 
участок, членения, стена, крыша и  от-
верстия, — Альберти называет элемен-
тами или началами, из  которых состоит 
вся архитектура6. Исследователям Аль-

6  «Первоначально люди отыскивали себе 
для отдыха какую-нибудь безопасную мест-
ность и, найдя участок, удобный и  приятный, 
обосновывались на нем и занимали его так, что-
бы не в одном и том же месте совершались и до-
машние и частные дела, но чтобы в одном месте 
спали, в другом был очаг, а третье служило для 
прочих потребностей.

Затем стали думать о  том, как поставить 
крышу, которая прикрывала бы их от  солн-
ца и дождей, и для того, чтобы это сделать, по-
строили по сторонам участка стены, на которые 
крыша накладывалась. Таким способом люди 
считали себя более защищенными от  леденя-
щих бурь и метелей. Затем они открыли в стенах 
от земли доверху входы и окна, благодаря чему 
являлась возможность выходить и входить и да-
вать доступ свету и воздуху в хорошую погоду, 
а также иметь выход для паров на случай, если 
внутри жилища скопится вода. Кто бы ни был 

берти до сих пор не удается выявить ка-
кие-либо прецеденты или источники 
этой рационально выделенной им осно-
вы архитектуры. Тем не  менее эти эле-
менты, или начала, как можно видеть, 
сами по  себе становятся прецедентом 
для Гваде и  академической школы. От-
туда они заимствуются в инвертирован-
ном виде Ле Корбюзье при формулиро-
вании пяти пунктов современной архи-
тектуры, в  привычной для авангарда 
манере опрокидывания предшествую-
щей традиции с  ног на  голову. Эту ри-
торическую акробатику замечательно 
комментирует Алан Кохун в своей рабо-
те «Тип и  его трансформации: Замеще-
ние понятия у Ле Корбюзье» (Colquhoun 
1984). Каким-то образом они проника-
ют в эссе Мартина Хайдеггера «Строить, 
жить, мыслить» (Heidegger 1971).

Вопрос прецедентов и  заимствова-
ний является в данном случае не столь-
ко этическим, сколько риторическим 
и герменевтическим, и обращение к ри-
торике и  герменевтике становится не-
избежным. Здесь явно прослеживает-

тот, кто первоначально все это ввел: богиня ли 
Веста, Сатурнова дочь, или братья Эвриал и Ги-
пербий, или Геллий, или Фрасон, или циклоп Ти-
финхий,  — но  мне думается, что первое нача-
ло и первый порядок сооружения здания были 
именно таковы.

А впоследствии это дело развилось бла-
годаря практике и  искусству и  были придума-
ны разные виды зданий, так что архитектура 
охватила едва ли не  бесконечное число пред-
метов. Ибо одни сооружения  — обществен-
ные, другие  — частные; одни  — священные, 
другие — светские; одни строятся из-за пользы 
и нужды, другие — для украшения города, тре-
тьи — для разнообразных наслаждений. Но ни-
кто не станет отрицать, что все они произошли 
из  рассмотренных начал. А  если это признать, 
то ясно, что вся архитектура состоит из  шести 
элементов. Они следующие: местность, участок, 
членение, стена, крыша и отверстия. 

Если эти начала будут вполне усвоены, то 
легче можно будет понять и то, что мы дальше 
скажем» (Альберти 1935: 12–13).



63Шарль Блан и Жюльен Гваде: риторика и герменевтика композиции, рисунка и цвета...

ся круговая структура понимания и  ин-
терпретации  — пресловутая проблема 
герменевтического круга в той его трак-
товке, когда предварительное понима-
ние истолковываемого предмета, кото-
рым в  данном случае являются шесть 
элементов, или начал, архитектуры 
Альберти,  — становится основой для 
его новой актуальной интерпретации 
в  исторически развивающейся теории 
и практике архитектуры. 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Альберти 1935 — Альберти Л.-Б. Десять книг 

о зодчестве. Т. І. Текст: Десять книг о зод-
честве в  переводе В. П.  Зубова и  Фраг-
мент анонимной биографии в переводе 
Ф. А. Петровского. М.: Издательство Все-
союзной академии архитектуры, 1935.

Гадамер 1991  — Гадамер Х.-Г. Актуальность 
прекрасного. М.: Искусство, 1991.

Гинзбург 1926 — Гинзбург М. Я. Новые методы 
архитектурного мышления // Современ-
ная архитектура. 1926. № 1. С. 1–4.

Карпов 2017  — Карпов В.  В. Шарль Блан 
и  Жюльен Гваде: Риторика и  герменев-
тика композиции, рисунка и цвета. Часть 
первая. Шарль Блан. Грамматика ис-
кусств рисунка»  // Вопросы всеобщей 
истории архитектуры. Вып 9  / гл. ред. 
и сост. А. Ю. Казарян. М.; СПб.: Нестор-Ис-
тория, 2017. С. 25–37.

Banham 1960 — Banham R. Theory and Design 
in the First Machine Age. London: Architec-
tural Press, 1960.

Colquhoun 1984  — Colquhoun A. The Type 
and Its Transformations: Displacement of 
Concept in Le Corbusier // Essays in archi-
tectural criticism: modern architecture and 
historical change. Cambridge, Mass.: MIT 
Press, 1985. P. 42–43.

Craig 2012 — Craig R. The Architecture of Fran-
cis Palmer Smith, Atlanta’s Scholar-Archi-
tect. Athens, London: the University of 
Georgia Press, 2012.

Durand 1809 — Durand J.-N.-L. Précis des leçons 
d’architecture données à l’École royale po-
lytechnique by J. N. L. Durand. Paris: Pub. à 

compte d’auteur à L’École Royale Polytech-
nique, 1809.

Guadet 1909  — Guadet J. Éléments et théorie 
de l’architecture. Cours professé a L’École 
nationale et spéciale des Beaux-Arts. Troi-
siéme edition augmentée d’une Notice sur 
la Vie et les Œuvres de Julien Guadet, par 
J.-L. Pascal, Membre de L’Institut, Inspec-
teur général des batiments civils. Paris: Li-
brairie de la construction moderne, 1909 
(First publication: 1901).

Guadet 1907?  — Guadet J. The elements and 
theory of architecture, a course of lectures 
given at the Écôle nationale et speciale des 
beaux arts, France. Englished by John Ga-
len Howard. Berkeley: The University of Ca-
lifornia, 1907?

Heidegger 1971  — Heidegger M. Building 
Dwelling Thinking  // Poetry, Language, 
Thought  / Translations and Introduction 
by A. Hofstadter. New York: Harper & Row, 
1971. P. 141–159.

REFERENCES
Alberti L.  B. Desiat’ knig o zodchestve (Ten 

Books on Architecture). Vol. І. Text: Desiat’ 
knig o zodchestve v perevode V.  P. Zubova i 
fragment anonimnoi biografii v perevode 
F. A. Petrovskogo (Ten Books on Architecture 
translated by V.  P. Zubov and the Fragment 
of an anonymous biography translated by 
F. A. Petrovsky). Moscow: Izdatel’stvo Vseso
iuznoi akademii arkhitektury Publ., 1935 (in 
Russian).

Gadamer H.-G. Aktual’nost’ prekrasnogo (The re
levance of the beautiful). Moscow: Iskusstvo 
Publ., 1991 (in Russian).

Ginzburg M. Ia. Novye metody arkhitekturnogo 
myshleniia (New methods of architectural 
thinking). Sovremennaia arkhitektura (The 
modern architecture), 1926, no. 1, pp. 1–4 
(in Russian).

Carpov V. V.  Charles Blanc AND Julien Guadet: 
rhetoric and hermeneutics of composition, 
drawing and color. Part one. Charles Blanc. 
Grammar of the arts of drawing. The ques-
tions of the History of World Architecture, 
vol. 9, ed. A. Yu. Kazaryan. Moscow; Saint-
Petersburg: Nestor-Istoriia Publ., 2017, 
pp. 25–37 (in Russian).



64 В. В. Карпов 

Banham R. Theory and Design in the First Machine 
Age. London: Architectural Press, 1960.

Colquhoun A. The Type and Its Transformations: 
Displacement of Concept in Le Corbusi-
er. Essays in architectural criticism: modern 
architecture and historical change. Cam-
bridge, Mass.: MIT Press Publ., 1985, pp. 42–
43.

Craig R. The Architecture of Francis Palmer Smith, 
Atlanta’s Scholar-Architect. Athens, London: 
the University of Georgia Press, 2012.

Durand J.-N.-L. Précis des leçons d’architecture 
données à l’École royale polytechnique by 
J. N. L. Durand. Paris: pub. à compte d’auteur 
à L’École Royale Polytechnique, 1809.

Guadet J. Éléments et théorie de l’architecture. 
Cours professé a L’École nationale et spéciale 

des Beaux-Arts. Troisiéme edition augmentée 
d’une Notice sur la Vie et les Œuvres de Julien 
Guadet, par J.-L. Pascal, Membre de L’Institut, 
Inspecteur général des batiments civils. Paris: 
Librairie de la construction moderne, 1909 
(First publication: 1901).

Guadet J. The elements and theory of architec-
ture, a course of lectures given at the Écôle 
nationale et speciale des beaux arts, France. 
Englished by John Galen Howard. Berkeley: 
The University of California, 1907?

Heidegger M. Building Dwelling Thinking. Poet-
ry, Language, Thought, transl. A. Hofstadter. 
New York: Harper & Row, 1971, pp. 141–
159.



Вопросы историографии





УДК 72.032

Л. Г. Хрушкова

Изучение христианских памятников Кавказа 
и современные дискуссии*

Статья посвящена истории изучения христианских памятников Кавказа во второй половине XIX в. 
и  обсуждению некоторых спорных вопросов в  зарубежных публикациях последних лет. Все главные 
археологические учреждения России активно изучали Кавказ. Особая роль принадлежала Московско-
му археологическому обществу, его основателю Алексею С. Уварову и сменившей его на этом посту 
после его смерти супруге Прасковье С. Уваровой. В  1881  г. они организовали очередной, 5-й археоло-
гический съезд в  Тифлисе; Московское археологическое общество издавало фундаментальную мно-
готомную серию «Материалов по  археологии Кавказа». Уварова лично обследовала и  опубликовала 
многие десятки памятников церковной архитектуры. Уварова привлекла к  изучению Кавказа круп-
ных ученых, в том числе византиниста Никодима П. Кондакова. Личность и деятельность Кондако-
ва в последнее время служит предметом дискуссий. В статье содержится полемика с некоторыми 
идеями чешского историка искусства Ивана Фолетти, идеями, которые не согласуются с источни-
ками и фактами. К сожалению, в некоторых случаях Фолетти неверно цитирует Кондакова; в других 
случаях Фолетти выступает в роли не объективного историка, но ангажированного политического 
комментатора. Кроме того, немалое число фактов научной биографии и  трудов Кондакова оста-
лись неизвестными Ивану Фолетти.

Ключевые слова: Византия, Кавказ, христианские памятники, историография, Московское архео-
логическое общество, Прасковья С. Уварова, Никодим П. Кондаков, Иван Фолетти, спорные интер-
претации.

L. G. Khrushkova

STUDIES OF CHRISTIAN MONUMENTS OF THE CAUCASUS 
AND CONTEMPORARY DISCUSSIONS

The article is dedicated to the studies of Christian monuments of the Caucasus of the second half of the 19th century 
and the discussion of some controversies in recently published international studies. All archaeological institutions 
of Russia studied the Caucasus. The main part was played by the Moscow Archaeological Society with its founder 
Aleksey S. Uvarov and his spouse Praskovya S. Uvarova, who took over his position after her husband’s death. In 
1881, they organized the 5th regular archaeological conference in Tiflis; the Moscow Archaeological Society pub-
lished the fundamental multivolume research called “The Materials on the Archaeology of the Caucasus”. Uvarova 
personally inspected and published dozens of monuments of church architecture. Uvarova brought many major 
scientists to the Caucasus studies, including the researcher of Byzantium, Nikodim P. Kondakov. The personality 
and achievements of Kondakov have recently become a matter of discussions. The article debates some of the 
ideas of Czech art historian Ivan Foletti — the ideas that fail to correspond with sources or facts. Unfortunately, in 
some cases, Foletti makes mistakes in citing Kondakov; in others, Foletti acts not as an objective researcher, but as 
a partisan political commentator. Moreover, a significant number of facts of Kondakov’s academic biography and 
works remained unknown to Ivan Foletti.

Keywords: Byzantium, Caucasus, Christian monuments, historiography, Moscow Archaeological Society, Pras-
kovya S. Uvarova, Nikodim P. Kondakov, Ivan Foletti, controversial interpretations.

*  Исследование выполнено за  счет средств Государственной программы Российской Федера-
ции «Развитие науки и технологий» на 2013–2020 годы в рамках Плана фундаментальных научных 
исследований Минстроя России и РААСН, тема 1.2.1. «Концептуальные основы развития всеобщей 
истории архитектуры: пересмотр стереотипов».



68 Л. Г. Хрушкова

Настоящая работа посвящена перво-
му периоду активного изучения христи-
анских памятников Кавказа, который от-
носится ко второй половине XIX в. В это 
время в Западной Европе и  России про-
исходит становление различных сфер гу-
манитарного знания как самостоятель-
ных дисциплин: истории и филологии, ар-
хеологии и истории искусства. К этому же 
периоду относится и  широкое научное 
освоение новых географических про-
странств. За последние десятилетия исто-
риографические исследования в  России 
существенно продвинулись (Хрушкова 
2015в: 445–686). Российская история ар-
хеологии и истории искусства становится 
все более известной в Западной Европе, 
в частности, благодаря изданию Биогра-
фического словаря христианской архео-

логии с участием российских археологов, 
который включает cвыше 70 имен рос-
сийских, украинских, армянских и  гру-
зинских исследователей (Personenlexikon 
2012). Работа над изданием Биографиче-
ского словаря сопровождалась проведе-
нием в  Риме двух историографических 
конференций (2009, 2011) и  публикаци-
ей в нескольких номерах римского жур-
нала Römische Quartalschrift исследова-
ния по  истории христианской и  визан-
тийской археологии и истории искусства 
в  нашей стране (Khrushkova 2011: 229–
252; 2012в: 74–119, 202–248; 2013: 254–
287; 2014: 134–165; 2015а: 117–135). 

Изучением Кавказа занимались все 
главные археологические научные 
учреждения России, но  особая роль 
принадлежит Императорскому Мо-
сковскому археологическому обще-
ству (МАО, ИМАО) (Khrushkova 2012в: 
74–81; Хрушкова 2015в: 597–602), кото-
рое в 1864 г. основал граф Алексей Сер-
геевич Уваров (1828–1884) (Khrushkova 
2012а: 1259–1264). Отмечая, что «Рус-
ская археология, действительно, не сло-
жилась еще в стройную правильную на-
уку, не  имеет строгой научной формы», 
он видел археологию «всеобъемлющею 
наукою, охватывающею целый быт наро-
да». Общество создавалось «для уничто-
жения равнодушия к  русским древно-
стям и для возбуждения общего, живого 
участия к русской археологии...». (Уваров 
1865: I–IV). С  самого начала планирова-
лось проведение всероссийских архео-
логических съездов, как это уже практи-
ковалось во Франции, Англии, Германии. 

После кончины Уварова его супруга 
Прасковья Сергеевна Уварова, урожд. 
княжна Щербатова (1840–1924), 30  ап-
реля 1885  г. была единодушно избра-
на председателем Общества, а  через 
четверть века она стала его пожизнен-
ным председателем (Хрушкова 2013б; 
Khrushkova 2012в: 243–245) (ил. 1). Она 

Ил. 1. П. С. Уварова, 1880-е гг. Государственный 
исторический музей (Кызласова 2000: вклейка 
между с. 256 и 257)



69Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

руководила Обществом с  большой 
энергией и  твердостью, и  в то же вре-
мя, по  свидетельству современников, 
«как женщина внесла еще более теп-
лоты и  семейности» (Иловайский 1916: 
1). Обращаясь к  ней, члены МАО писа-
ли «о той магической силе, которою об-
ладает Ваша личность и которая служит 
цементом, связующим в  крепкий союз 
разнообразных деятелей в  области ар-
хеологии» (Сборник 1916: VII). Графиня 
Уварова стала первой в  России (а в  Ев-
ропе — одной из первых) женщиной — 
профессиональным археологом. Член 
многих российских и  зарубежных уче-
ных обществ, автор 174 научных работ, 
редактор фундаментальной серии «Ма-
териалы по  археологии Кавказа». Эти 
тома с  превосходными иллюстрация-
ми выходили в 1889–1916 гг., из них три 
тома были написаны ею лично (Уварова 
1894; 1900; 1904а). Она провела огром-
ную работу по организации девяти все-
российских археологических съездов 
и  подготовила последний, 16-й съезд, 
который не состоялся из-за Первой ми-
ровой войны. В изгнании, в Сербии, Ува-
рова написала мемуары, в  которых со-
общает интереснейшие сведения по ис-
тории МАО (Уварова 2005). 

Именно Московское археологиче-
ское общество начало масштабные ра-
боты на Кавказе. Уже на  II археологиче-
ском съезде в  1871  г. в  Петербурге из-
вестный ориенталист Адольф Петрович 
Берже (1828–1886) (Светлова, Тунки-
на 2017: 210–211), представил «Записку 
об  археологии Кавказа», в  которой од-
ной из  главных задач предполагалось 
изучение христианской культуры края 
(Берже 1876). Позже МАО создало спе-
циальное кавказское отделение. Берже 
стал одним из основателей и руководи-
телей Общества любителей кавказской 
археологии, открытого 9 декабря 1873 г. 
Как и  Кавказский музей, это Общество 

работало под покровительством на-
местника Кавказа вел. кн. Николая Ми-
хайловича (1863–1882). Заместителем 
председателя Общества стал грузин-
ский историк и археолог Дмитрий Заха-
риевич Бакрадзе (1826–1890), который 
изучал средневековые церкви (Бакрадзе 
1875: 19–168). Среди первых исследова-
телей горных провинций Грузии был Ге-
оргий (Юрий) Дмитриевич Филимонов 
(1828–1898), один из основателей ИМАО, 
активный сотрудник Публичного и  Ру-
мянцевского музеев, руководитель кан-
целярии Оружейной палаты (Khrushkova 

2012б: 497–499). В  1874  г. он объехал 
труднодоступные районы горной Сва-
нетии, его очерк стал первой публика-
цией на  русской языке об  археологии 
этого края (Филимонов 1876). Увлекшись 
Кавказом, он стал изучать его памятники 
и окончил свои дни в Сухуме. 

Для исследования Кавказа самым 
важным был V археологический съезд, 
прошедший в Тифлисе с 8 по 20 сентяб
ря 1881  г. А. С. и  П. С.  Уваровы готовили 
его с особой тщательностью: «Ни для од-
ного съезда не было сделано так много, 
как для Тифлисского» (Уварова 1887а). 
Помимо Трудов съезда, был издан том 
трудов Предварительного комитета, так-
же впервые (Древности 1881). На  сред-
ства вел. кн. Николая Михайловича были 
организованы три археологические экс-
педиции: в 1879, 1880 и 1881 гг. Христи-
анским памятникам была посвящена от-
дельная секция тифлисского съезда, 
которой руководил профессор Санкт-Пе-
тербургской духовной академии Нико-
лай Васильевич Покровский (1848–1917) 
(Khrushkova 2012е: 1030–1032). На секции 
было зачитано несколько историко-ар-
хитектурных докладов: А. А.  Авдеева  — 
«О планах церквей Грузии и  Армении 
и их отношении к планам церквей визан-
тийских», Д. З.  Бакрадзе  — «Грузинский 
монастырь Св. Креста в  Иерусалиме» 



70 Л. Г. Хрушкова

и  др. Съезд выработал программу все-
стороннего археологического исследо-
вания Кавказа (Программа 1889). Свои 
предложения по  изучению храмово-
го, гражданского и  военного зодчества 
Кавказа внесли в  программу петербург-
ский архитектор Николай Владимиро-
вич Султанов (1850–1908) и Г. Д. Филимо-
нов. Съезд вручил графу Уварову золо-
тую медаль за заслуги, который передал 
ее графине с  надписью «любимому со-
труднику». В  археологических экскурси-
ях приняло участие около 300 человек, 
они посетили крупнейшие древние го-
рода Грузии: Мцхету, Уплисцихе, Гелати, 
Кутаиси. В  то время раскопки храма Ба-
грата начала XI в. вел А. И. Стоянов, он от-
крыл около 200 фрагментов архитектур-
ного декора. Работа Тифлисского съезда 
приобрела международную известность: 
подробный отчет о нем опубликовал не-
мецкий этнолог, антрополог и  археолог 
Рудольф Фирхов (1821–1902), известный, 
в  частности, совместными с  Генрихом 
Шлиманном раскопками в Трое (Virchow 
1882: 73–111).

Успех съезда побудил МАО вырабо-
тать специальную «Программу для ис-
следования древностей Кавказа» (1889). 
Материалы раскопок, проведенных пе-
ред V Археологическим съездом, со-
ставили важную часть коллекций Кав-
казского музея, который был создан 
в  1866  г. Археологическую коллекцию 
Музея обработала и издала П. С. Уваро-
ва, описав материалы по  географиче-
скому признаку и  выделив нумизмати-
ку в  отдельную категорию. Эта работа 
составила пятый том издания материа-
лов музея, которое было осуществлено 
на русском и немецком языках в шести 
томах (Museum Caucasicum 1899–1912). 
В  октябре 1901  г., в  период подготовки 
к  изданию археологического тома, Гу-
став Ивановича Радде, бессменный ди-
ректор музея со  времени его основа-

ния, писал Уваровой: «Пятый археоло-
гический съезд, созванный в  Тифлисе 
покойным Вашим супругом, блестяще 
закончил период некоторого оживле-
ния интереса к археологии на Кавказе»; 
после упразднения наместничества «Ти-
флисское Общество любителей Кавказ-
ской археологии погибло от недостатка 
жизненных сил»; «Усопшее дитя» «вос-
кресло под видом Кавказского отделе-
ния ИМАО и пользуется Вашим заботли-
вым вниманием». В  этом письме Радде 
предлагает учредить должность храни-
теля археологических коллекций Кав-
казского музея по выбору графини (Ува-
рова 1902). 

Христианские памятники Кавка-
за стали главным научным интересом 
Прасковьи Сергеевны. Она участвова-
ла в кавказских экспедициях 1879, 1880 
и 1881 гг. перед Тифлисским археологи-
ческим съездом. Впервые ознакомив-
шись в 1879 г. с богатыми могильниками 
Осетии, она посещала этот край еще пять 
раз. В 1886 г. Уварова, вместе с двумя до-
черьми и сыном, объездила верхом Чер-
номорскую губернию и  Западную Гру-
зию. В 1888 г. — вновь поездка в Запад-
ную Грузию с дочерьми, которые стали ее 
верными помощницами. В 1890 г. состоя-
лась поездка в Осетию, Горийский уезд, 
Кахетию, Рачу, в 1895 г. — новое путеше-
ствие в  Пшавию, Шавшетию, Сванетию, 
в  1901  г.  — в  Тифлис, в  Гелати и  Гурию. 
В 1910 г. Уварова изучала грузинские ру-
кописи Евангелий с миниатюрами. Ее на-
учный кругозор постоянно обогащался 
благодаря поездкам за  границу. Поми-
мо осмотра памятников и  музеев, она 
занималась поисками кавказских мате-
риалов в  музеях Европы. Уварова была 
очень обеспокоена тем, что кавказские 
находки широко вывозились за  грани-
цу, нередко незаконными способами. 
В  1892  г. Уварова совершила поездки 
в Вену, Геную, Испанию, в 1895 г. — в Че-



71Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

хию, Италию, Хорватию, Венгрию, Бер-
лин, в 1897 г. — в Вену, Италию, Швейца-
рию, Лион, Майнц, в 1900 г. — в Италию 
и  Сицилию, в  1902  г.  — в  Константино-
поль, Малую Азию (в том числе в Смир-
ну), Вену, Париж, в 1904 г. — в Вену, Ти-
роль, Флоренцию (Анучин 1916: XVII–XIX). 
На собственные средства она издала ряд 
книг по  археологии, истории искусства 
и архитектуры, среди них — русский пе-
ревод классического труда французско-
го историка архитектуры Огюста Шуази, 
двухтомной Истории архитектуры (Шуа-
зи 1906–1907), которая впоследствии пе-
реиздавалась неоднократно. 

Уварова лично обследовала 102 па-
мятника христианской архитектуры  — 
больше, чем все остальные участники 
кавказских экспедиций МАО (Уварова 

1894: 190). В труднейших условиях Пер-
вой мировой войны в 1916 г. был издан 
XIII том Материалов по археологии Кав-
каза, посвященный Армении. Он содер-
жит материалы экспедиции МАО 1907–
1908  гг. В  эти годы В. М.  Сысоев обсле-
довал памятники и  церкви в  восточной 
части Ереванской губернии, собрав око-
ло 400 фотографий и почти 500 надписей, 
планов, эстампажей. Об Армении Уваро-
ва писала с  тревогой: «Разрушение по-
строек временем и  людьми идет очень 
сильно, и скоро, может быть, от всех этих 
дорогих памятников останется очень 
мало» (Уварова, Кучук-Иоаннесов 1916: 
196). В конце своей долгой жизни, найдя 
пристанище в  Сербии, живя в  крайней 
нищете, но  сохраняя спокойствие и  яс-
ность мысли, она сожалела лишь о том, 
что во  время бегства из  России, среди 
хаоса и опасностей, она потеряла руко-
пись, почти завершенную и  с подготов-
ленными таблицами, о  древних тканях, 
обнаруженных ею в  Грузии (Khrushkova 
2012в: 79–81). 

Особенно важными были экспеди-
ции Уваровой в Абхазию, здесь она ста-

ла первооткрывателем многих памятни-
ков архитектуры, скульптуры, чеканки. 
Многие из них были опубликованы в 4-м 
томе серии «Материалы по  археологии 
Кавказа» с  прекрасными литографиями 
(Уварова 1894). В  1886  г. для изучения 
Кавказа была получена субсидия импе-
ратора, но  нередко Уваровы вкладыва-
ли и  собственные средства. Эти архео-
логические поездки были нелегкими, 
приходилось «весьма часто добираться 
до  памятников совершенно заглохши-
ми, ныне малоизвестными и  недоступ-
ными тропами». «Привлеченная вместе 
с тем красотами края и теми чарами, ко-
торыми Кавказ завлекает и  приковы-
вает всякого, кто хоть раз полюбовался 
его природой, я  решилась на  собствен-
ные средства пополнять предполагае-
мые экспедиции общества <…>, объез-
жая те нагорные пространства или глу-
хие ущелья, лежащие вне всяких дорог 
и  сообщений, до  которых, за  редкими 
исключениями, можно добраться толь-
ко верхом» (Там же: 1–2). Графине оказы-
вали поддержку администрация и мест-
ные жители, которых она благодарит 
за «участливое любезное отношение, ко-
торое встречали не только к нам лично, 
но и к нашему делу и занятиям» (Там же: 
197–198). 

Многие оценки и  выводы Уваро-
вой и  сейчас удивительно верны и  точ-
ны, они получили подтверждение по-
следующими изысканиями. Уже тогда 
она правильно определила, что фре-
ски церкви в  Лыхны «византийского 
типа и  пошиба», которые «суть вероят-
но произведение греческого художни-
ка» конца XIII или даже XIV в. (Там же: 193) 
(ил. 2–3). Уварова справедливо считала 
церковь в Дранде древней. К византий-
скому типу она отнесла церкви X–XI  вв. 
в Пицунде, Мокве, Лыхны и подобные им 
церкви на притоках Кубани, в историче-
ской Алании (Там же: 191) (ил. 4). Среди 



72 Л. Г. Хрушкова

открытых Уваровой абхазских памятни-
ков есть настоящие уникумы, например, 
плиты алтарной преграды из Цебельды. 

Дмитрий Власьевич Айналов (1862–
1939) (Khrushkova 2012в: 99–104) дал вы-
сокую оценку книге Уваровой «Христи-
анские памятники»: «Труд автора пред-
ставляет совершенно новую и в высшей 
степени важную страницу в  истории 
изучения Кавказа» (Айналов 1895: 233). 

Прасковья Сергеевна пропаганди-
ровала передовые методы полевой 
археологии, которые разрабатывал 
А. С.  Уваров: «постоянное присутствие 
на раскопках, ведение дневников и сис
тематизация добываемого могильного 
инвентаря», она подчеркивает особую 
ценность находок из  личных раскопок, 
«достоверных не только по местонахож
дению, но и по расположению их в моги-
лах». Много внимания Уварова уделяла 
проблемам охраны памятников и борь-

бы против кладоискателей, которые, 
«уверовав в  последнее время в  безна-
казанность своей деятельности, откры-
то вывозят целые коллекции за границу 
и  торгуют ими в  Москве и  Петербурге» 
(Уварова 1888: 8). Поэтому в  зарубеж-
ных музеях оказалось немало «науч-
ного материала, всецело принадлежа-
щего России, но  до сих пор обработан-
ного преимущественно иностранными 
учеными» (Уварова 1900. С. X–XI, CIX). 
Будучи иностранным членом-корре-
спондентом Национального общества 
антикваров Франции, Уварова опубли-
ковала в  Париже краткий обзор исто-
рии археологии в России — это первая 
работа такого рода на  западном языке. 
В ней она сетует на то, что западные чи-
татели плохо знают русскую археологию 
([La] Comtesse Ouvaroff 1904: 1–11). Кро-
ме капитальных изданий МАК, Уварова 
написала три тома «Путевых заметок» 

Ил. 2. Церковь в с. Лыхны. Вид с юго-запада (фото Л. Г. Хрушковой)



73Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Ил. 3. Церковь в с. Лыхны. Интерьер, вид на восток (фото Л. Г. Хрушковой)

Ил. 4. Алания, большой Зеленчукский храм. Вид с юго-запада (фото Л. Г. Хрушковой)



74 Л. Г. Хрушкова

(Уварова 1887б; 1891; 1904б), стремясь 
познакомить широкую публику с  Кав-
казом, «с тем дивным и далеким краем» 
(Уварова 1887б), с  его «величественны-
ми ледниками, вершинами, ущельями, 
обрывами, которыми так щедро награ-
дил Создатель дивный, к  сожалению, 
еще так малоисследованный нами Кав-
каз» (Уварова, 1904б).

Московское археологическое обще-
ство привлекало к  работе на  Кавказе 
крупных специалистов. В 1873 г., по при-
глашению МАО, Никодим Павлович Кон-
даков (1844–1925) (Khrushkova 2012д: 
751–754), тогда молодой ученый, толь-
ко что защитивший магистерскую дис-
сертацию, три месяца провел на  Кавка-
зе, преимущественно в Абхазии и Запад-
ной Грузии. Его работа о средневековой 
архитектуре Грузии была издана в  Тру-

дах МАО (Кондаков 1876). В  Абхазии он 
обратил особое внимание на  большой 
купольный храм в  Пицунде, который 
сохранился достаточно хорошо, если 
не считать повреждений в куполе (ил. 5). 
Кондаков отличался зорким глазом: он 
заметил легкий излом у  подкупольных 
арок, отметив, что эта черта характерна 
не для византийской архитектуры, а для 
исламской (ил. 6). Тогда он не мог указать 
аналогии в Абхазии этой действительно 
очень редкой в этом регионе черте. Толь-
ко столетие спустя, во время исследова-
ния дворца в  селе Лыхны, резиденции 
абхазских царей и  владетельных кня-
зей, были выявлены арки с изломом. Они 
расположены на аркаде северного фаса-
да и  — несколько иной формы  — в  ин-
терьере вестибюля, на  северной и  юж-
ной стенах (ил. 7). В  лыхненском дворце 

Ил. 5. Пицунда, купольный храм. Вид с юго-востока (фото Л. Г. Хрушковой)



75Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Ил. 6. Пицунда, купольный храм. Интерьер, вид 
на восток (фото Л. Г. Хрушковой)

Ил. 7. Лыхны, дворец абхазских владетелей. Вестибюль:  
а) интерьер, северная стена; б) западный фасад (фото Л. Г. Хрушковой)

а

б



76 Л. Г. Хрушкова

эта форма арок сочетается с  другими 
особенностями мусульманской строи-
тельной традиции  — парусами в  виде 
кирпичных сталактитов в купольном ве-
стибюле и  использованием мелкофор-
матного квадратного кирпича в  кладке 
этого купола. Село Лыхны расположено 
на расстоянии примерно 50 км от Пицун-
ды. Та фаза истории дворца, к которой от-
носятся исламские элементы, принадле-
жит к первой половине X в., т. е. к той же 
эпохе, когда была построена купольная 
церковь в Пицунде. Таким образом, дав-
нее наблюдение Кондакова о  ломаных 
арках в  Пицунде получило подтвержде-
ние и развитие (Хрушкова 1998). 

Московское археологическое обще-
ство организовало изучение грузинских 
церквей, расположенных в  труднодо-
ступных провинциях Шавшети и  Клар-
джети, на территории т. н. Турецкой Гру-
зии. В  1888  г. член МАО, академик Анд
рей Михайлович Павлинов (1852–1897) 
по  приглашению Уваровой обследовал 
Мамацминду, Свети, Порту, Опизу, Доли-
скану, Эни-Рабат (Павлинов 1893: 1–91). 
Почти столетие спустя известный гру-
зинский историк архитектуры Вахтанг 
В. Беридзе (1914–2000) подчеркнет осо-
бую ценность созданной Павлиновым 
документации: «Других обмеров пере-
численных памятников у нас нет» (Бери-
дзе 1981: 11), поскольку после 1921 г. со-
ветские исследователи не  имели досту-
па на эту территорию. 

Следующим важным шагом в  изуче-
нии Турецкой Грузии были экспедиции 
грузинского археолога и историка Евфи-
мия (Евктиме) Такайшвили (1863–1953), 
члена МАО, Русского археологическо-
го общества (РАО) и  Общества друзей 
кавказской археологии, основателя Му-
зея грузинского экзархата (Ломтати-
дзе 1964: 165–169). В  1902  г. по  поруче-
нию МАО Такайшвили, вместе с архитек-
тором С. Г. Клдиашвили, обследовал ряд 

церквей в  этом регионе и  опубликовал 
результаты в Материалах по археологии 
Кавказа. Вторую экспедицию Такайшви-
ли совершил в 1907 г., тоже на средства 
МАО (Такайшвили 1909: 1–117; 1905–
1915). За  эти работы исследователь по-
лучил золотую медаль Петербургской 
академии наук. Большая часть материа-
лов экспедиции 1907  г. была опублико-
вана значительно позже, в  эмиграции 
во Франции (Такайшвили 1938). Продол-
жением этих работ была экспедиция Та-
кайшвили в  1917  г., вместе с  архитекто-
ром Анатолием Н. Кальгиным. Материа-
лы этой поездки увидели свет много лет 
спустя, уже после возвращения Такай-
швили на родину из Франции (Такайшви-
ли 1952). 

С середины 80-х гг. XIX  в. кавказо-
ведческие изыскания успешно разви-
вались также в Петербурге. Их вела Ар-
хеологическая комиссия в  сотрудни-
честве с  местными археологами, в  том 
числе с Д. З. Бакрадзе. Многие выявлен-
ные тогда памятники были опубликова-
ны Уваровой в  4-м выпуске «Материа-
лов по  археологии Кавказа». Особенно 
многочисленными были находки в пред-
горной зоне Абхазии, в долине р. Кодор, 
в  районе Цебельды. Здесь выяснилось, 
что некоторые маленькие однонефные 
церкви обладали развитой скульптур-
ной декорацией, сосредоточенной в ос-
новном на алтарной преграде. В 1886 г. 
близ села Ольгинское при случайных ра-
ботах были открыты необычные плиты 
алтарной преграды с  большим количе-
ством сюжетных сцен. Первым о них был 
информирован Д. З.  Бакрадзе; памятник 
стал широко известным благодаря пуб-
ликации Уваровой в  Материалах по  ар-
хеологии Кавказа (Уварова 1894: 22, 
табл. VII, VIII) (ил. 8).

Там же, в окрестностях села Ольгин-
ского, в руинах церкви были обнаруже-
ны три плиты алтарной преграды с изо-



77Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

бражениями (Уварова 1894: 20–21). Они 
были отправлены в  Тифлис, в  Кавказ-
ское археологическое общество, их со-
временное местонахождение  — Музей 
грузинского искусства им. Ш. Я.  Амира-
нашвили. На  одной из  плит видим уни-
кальную иконографию конного святого: 
в правой руке он держит рипиду, вместо 
обычного копья, увенчанного крестом 
(Хрушкова 1980: 117; Khroushkova 2006а: 
152–153) (ил. 9). В  византийской иконо-
графии примеры сцены небесной литур-
гии с участием святых воинов неизвест-
ны (Walter 2003: 41–144). В исследовании 
Нины Яманидзе о святых воинах-всадни-
ках в Грузии столь необычная иконогра-
фия также не отмечена (Iamanidzé 2016: 
59–69). 

В том же районе Цебельды, близ 
с. Полтавского, также в  руинах неболь-
шой церкви, в том же году были найде-
ны базы от столбиков редкой «бочкооб-
разной формы» с зооморфными и расти-
тельными мотивами (ил. 10). Их также 
опубликовала Уварова, (Уварова 1894: 
23–26). Эти две базы были переданы 
в Исторический музей в Москве, где хра-
нятся и сейчас. 

Очевидно, что такое обилие средне-
вековых памятников в  долине р. Кодор 
требовало внимания археологов. В ответ 
на  предложение Археологической ко-
миссии в 1887 г. Д. З. Бакрадзе представил 
«Проект программы археологического 
изучения Сухумского округа». В ней глав-
ное внимание уделялось памятникам 
христианской архитектуры, в  частности, 
предполагалось провести раскопки близ 
большого купольного Пицундского хра-
ма. Кондаков ходатайствовал о  выдаче 
ему открытого листа на раскопки в 1889 г. 
Смерть Бакрадзе помешала осуществить 
эту программу (Стеганцева, Рысин 2009: 
675–680). Участок, примыкающий к  Пи-
цундскому храму (ил. 5), был раскопан 
нами много позже, уже в  начале XXI  в. 

Ил. 8. Цебельда, с. Ольгинское. «Первая» плита 
алтарной преграды (Уварова 1894)

Ил. 9. Цебельда, церковь в окрестностях 
с. Ольгинского. Плита алтарной преграды 
(Уварова 1894)



78 Л. Г. Хрушкова

(Khrushkova 2016: 1641–1661; Хрушкова 
2017а: 225–243). 

Особое место кавказские штудии за-
нимают в  научной биографии Н. П.  Кон-

дакова. В  шеститомном издании «Рус-
ские древности в  памятниках искус-
ства», которое Кондаков осуществил 
вместе с  графом Иваном Ивановичем 

Ил. 10. Цебельда, церковь в с. Полтавское. База столба алтарной преграды (фото Л. Г. Хрушковой)



79Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Толстым (1858–1916), четвертый том по-
священ христианским памятникам Кры-
ма, Кавказа и  Киева (Толстой, Кондаков 
1891). В современной литературе это из-
дание не совсем справедливо называют 
популярным, в действительности же там 
дано научное описание многих памятни-
ков архитектуры и  скульптуры. По-ви-
димому, издание Толстого и  Кондакова 
производит впечатление «популярного» 
малым количеством ссылок. Это объяс-
няется тем, что у  авторов, исследовав-
ших территории, примыкающие к  Чер-
ному морю, предшественников было 
совсем немного. Это знаменитый швей-
царский путешественник Фредерик 
Дюбуа де Монпере (1798–1850), издав-
ший описание своего путешествия «во-
круг Кавказа» с  превосходным атласом. 
Отчеты Мари-Фелисите Броссе (1802–
1880) об «археологическом путешествии 
в Грузию и в Армению» содержат сведе-
ния о  памятниках архитектуры. Некото-
рые памятники Абхазии привел архи-
мандрит Леонид Кавелин (1822–1891) 
в  своем очерке о  христианстве Абха-
зии. Выше была названа книга Д. З.  Ба-
карадзе. Все эти работы носили обзор-
но-ознакомительный характер, задачи 
анализа архитектуры в них не ставились 
(Хрушкова 2002: 12–14). 

Первые три тома «Русских древ-
ностей» Толстого и  Кондакова, посвя-
щенные античности, были переведены 
на  французский язык и  изданы по  ини-
циативе и  при активном участии зна-
менитого эрудита-энциклопедиста Са-
ломона Рейнака (Salomon Reinach, 
1858–1932), который стал и  соавтором 
(Kondakoff, Tolstoï, Reinach 1891–1893). 
Выбор только «античных» томов для 
французского издания говорит о том, что 
в то время в Западной Европе средневе-
ковую культуру России, Крыма и  Кавка-
за, тесно связанную с Византией, считали 
менее интересной и значимой. Кондаков 

принял большое участие в важной мис-
сии по  спасению рукописей и  церков-
ных ценностей Грузии. В  1882–1885  гг. 
были ограблены ризницы известных 
древних монастырей Западной Грузии: 
Джумати, Шемокмеди и Мартвили. В не-
которых ризницах, кроме собственных 
драгоценных предметов, накопленных 
веками, сохранялось немало вещей, вы-
везенных из  церквей Абхазии, которая 
после падения Византии оказалась под 
контролем Турции. Помимо краж из мо-
настырских сокровищниц, ловкие рас-
хитители занимались подменой цен-
нейших древних произведений новыми 
поделками-фальшивками из  простого 
металла. В  этой торговле были замеша-
ны высокопоставленные должностные 
лица, антиквары, коллекционеры; пред-
меты с  явным криминальным прошлым 
служили материалом научных публика-
ций. 

Кондаков публично заявлял о  том, 
что часть грузинских эмалей из знамени-
той коллекции А. В.  Звенигородского  — 
краденые. В последние годы полная кар-
тина этих печальных фактов выясняется 
на  основе тщательных документальных 
изысканий (Пятницкий 2015: 139–145, 
174–175). 26  мая 1889  г. Кондаков по-
дал в  Министерство Двора докладную 
записку об  этих скандальных случаях. 
Уже 28  июня, по  докладу министра им-
ператору, Кондаков получил поручение 
составить опись церковных ценностей 
монастырей Западной Грузии, а  Архео-
логической комиссии  — дать их науч-
ную оценку (Медведева и  др. 2009: 206–
207). В  этой работе миссии участвовал 
Д. З.  Бакрадзе, который был приглашен 
для чтения и  перевода грузинских над-
писей, составлявших особую историче-
скую ценность, в особенности для опре-
деления дат создания вещей. 

Кондаков должен был отправить-
ся в  эту поездку срочно, уже в  августе 



80 Л. Г. Хрушкова

1889  г., несмотря на  плохое самочув-
ствие. Предстояло обследовать ряд на-
селенных пунктов в  условиях плохих 
дорог и  самого разгара летней жары 
в  сыром климате. Обнаружив множе-
ство средневековых рукописей, икон 
и  предметов прикладного искусства, 
ученый увлекся и  работал с  энтузиаз-
мом. Результаты были великолепны-
ми. В  письме от  18  августа профессору 
из  Санкт-Петербургского университе-
та, декану историко-филологического 
факультета Ивану Васильевичу Помя-
ловскому (1845–1906) Кондаков пере-
числяет свыше двух десятков городов 
и сел, которые он объехал: «Вы спроси-
те, а  результаты? Слава богу, хорошие. 
Я лицезрел чудные эмали, византийскую 
резьбу. Довольно сказать, что мы нашли 
в  Мартвили Евангелие с  миниатюрами, 
столь же богатое, как Гелатское, и  хотя 
1300  г., но  более интересное, чем пер-
вое. Я видел, наконец, византийскую ра-
боту 9 в., которая такого же высокого ху-
дожественного достоинства, как и анти-
ки» (Хрушкова 2015в: 651).

В Хоби Кондаков обнаружил ред-
чайшую икону X в. с именем заказчика, 
царя Абхазского царства Леона, строи-
теля грандиозной епископской церкви 
в  Мокве (957–967 или, по  другим дан-
ным, 960–969 гг.). К сожалению, впослед-
ствии икона была утрачена. Среди вы-
явленных произведений были настоя-
щие шедевры. Не  случайно Кондаков 
особенно выделяет четвероеванге-
лие, найденное в Мартвили. Этот город, 
в  древности Чкондиди (по-мегрельски 
«Большой дуб»), с X в. был епископским 
центром. Евангелие, украшенное миниа-
тюрами в стиле византийской живописи 
палеологовской эпохи, — одна из самых 
известных иллюминованных грузинских 
рукописей (Лазарев 1947: 144; Амира-
нашвили 1963: 235–236; Khroushkova 
2006а: 90, 104–106). Евангелие проис-

ходит из села Моква (абх. Мыку) в Абха-
зии, которое также с середины X в. было 
центром епископства. Кодекс снабжен 
записью писца и  художника, которая 
сообщает, что в  1300  г. Моквский архи-
епископ Даниил заказал эту рукопись 
мастеру Ефрему. Благодаря этому ис-
точнику мы узнаем, что к  началу XIV  в. 
Моква была архиепископским центром. 
Результатом этой работы было издание 
уже в следующем году Описи (Кондаков, 
Бакрадзе 1890), которая стала настоя-
щей охранной грамотой для ризниц. Ге-
латское Евангелие, более раннее, кото-
рое упоминает Кондаков, до того было 
изучено Н. В.  Покровским, который со-
вершил несколько успешных поездок 
в  Западную Грузию (Покровский 1882: 
467–486; 1887).

Важнейший вклад в  изучение Кав-
каза внес Николай Яковлевич Марр 
(1864–1934), который работал в рамках 
исследовательских программ Архео-
логической комиссии. В  широкую па-
нораму его научных интересов входи-
ла и история христианства, которую он 
изучал по  письменным и  археологиче-
ским источникам, на месте (Марр 1933–
1937; 1995). Его многолетние раскопки 
в Ани (1892, 1904–1917), столице Арме-
нии в  X–XIII  вв., были весьма успешны-
ми, в особенности в изучении архитек-
туры и  эпиграфики (Марр 1934). Марр 
организовал в Ани музей (Чубинашвили 
1918), в котором работал Георгий Нико-
лаевич Чубинашвили (1885–1973), тогда 
его ученик, а  в будущем  — основопо-
ложник грузинского искусствознания. 
В  раскопках Ани участвовали Николай 
Михайлович Токарский (1892–1977), ко-
торый впоследствии станет известным 
историком армянской архитектуры, 
и ориенталист Иосиф Абгарович Орбе-
ли (1887–1961), будущий директор Эр-
митажа и академик. Экспедиции Марра 
действительно «явились серьезной на-



81Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

учной школой для целой плеяды уче-
ных» (Казарян 2012: 41). Современные 
исследователи дают очень высокую 
оценку роли Марра в  изучении горо-
да Ани, средневековой столицы Арме-
нии: «С проницательностью великого 
ученого, обладающего филологически-
ми, историческими, искусствоведчески-
ми знаниями, он почувствовал перспек-
тивы планомерного изучения культу-
ры на Армянском нагорье и гениально 
спланировал и  организовал комплекс-
ную археологическую экспедицию» (Ка-
зарян 2016: 9–27). Однако судьба раско-
пок в Ани была несчастливой. Во время 
Первой мировой войны Марр отправил 
все археологические материалы и  ар-
хив раскопок из  Петербурга в  Тифлис, 
и, к сожалению, этот драгоценный груз 
безвозвратно исчез.

Вместе с  византинистом В. Н.  Бене-
шевичем (1874–1938) и  востоковедом 
Б. А.  Тураевым (1868–1920) Марр осно-
вал журнал «Христианский Восток», ко-
торый выходил в 1912–1922 г. и был воз-
обновлен после долгой паузы, в  1999  г. 
В  нем увидели свет статьи по  истории 
архитектуры Грузии (Чубинашвили 1915: 
180–190; 1917: 217–220) и  Армении, 
в том числе и самого Марра (Марр 1914: 
56–71). Несколько работ по истории ар-
мянской архитектуры Марр опублико-
вал в  Записках восточного отделения 
Русского археологического общества 
(ЗВОРАО) (Марр 1907; 1908; 1909). Рабо-
тая над переводом на русский язык Жи-
тия св. Григола Хандзтийского, Марр со-
вершил поездку по  Шавшети и  Клар-
джети, по  местам, связанным с  жизнью 
святого (Марр 1911). 

В экспедициях Марра в  Армению 
участвовал ориенталист и  византинист 
Яков Иванович Смирнов (1869–1918), 
один из  самых талантливых учеников 
Кондакова (Khrushkova 2012г: 1172–
1173). В 1909 г. в Гегамских горах Марр 

и Смирнов открыли неизвестные ранее 
большие стелы в  форме рыбы (виша-
пы); некоторые из них в средневековую 
эпоху были превращены в  хачкары  — 
монументальные орнаментированные 
кресты (Марр, Смирнов 1931). В  Арме-
нии Марр и Смирнов вместе с архитек-
тором и  историком архитектуры Кон-
стантином Константиновичем Рома-
новым (1882–1942) изучили крепость 
в  Гарни и  там же  — сейчас широко из-
вестный храм римской эпохи, возве-
денный из  темно-серого базальта (Ро-
манов 1934: 635–654). В Грузии Смирнов 
исследовал Ахалгорийский клад ахеме-
нидской эпохи, остатки стенной мозаи-
ки VII в. в апсиде церкви в Цроми. Смир-
нов был одним из  учителей Г. Н.  Чуби-
нашвили, который навсегда сохранил 
благодарные чувства к  своему учите-
лю. Чубинашвили напечатал некро-
лог Смирнова на  немецком языке, ко-
торый стал и  обширным биографиче-
ским очерком (Tschubinaschwili 1922б: 
176–196), до  сих пор не  существую-
щим в русском переводе, к сожалению. 
Позже, в  тяжелейшие для всей страны 
и  для науки 30-е гг., Чубинашвили на-
шел возможность издать в Тифлисе ра-
боты Смирнова  — об  Ахалгорийском 
кладе (Смирнов 1934) и об апсидной мо-
заике церкви в  Цроми, последнюю  — 
сначала на  немецком языке (Smirnov 

1934: 91–123), затем на  русском (Смир-
нов 1935). Благодаря немецкой публи-
кации, церковь в  Цроми, крупнейший 
памятник раннесредневековой грузин-
ской архитектуры, стала известна за-
падному читателю. Рецензию на  нее 
написал Иоганн Кирш (1861–1941), 
первый директор Папского института 
христианской археологии в Риме. Опуб-
ликованная в  римском журнале Rivista 
di Archeologia Cristiana в  год выхода 
книги о Цроми, рецензия стала первой 
публикацией на кавказскую тему в этом 



82 Л. Г. Хрушкова

издании (Kirsch 1934: 170–172). Кирш от-
метил, что в  интерпретации архитекту-
ры церкви есть неясные вопросы. Чу-
бинашвили еще долго работал над этим 
памятником и в 1969 г. издал последний 
вариант своего исследования о церкви 
Цроми. В  конце своей долгой и  плодо-
творной жизни грузинский ученый теп-
ло вспоминает своего учителя, который 
когда-то порекомендовал ему изучить 
этот памятник. Смирнов, «как для него 
обычно, с первого взгляда, признал ху-
дожественную ценность и  древность 
памятника. Мой первый опыт был прой-
ден Я. И.  Смирновым с  присущей ему 
многосторонностью и  остротой, снаб-
жен замечаниями на полях, которые за-
тем были совместно обсуждены» (Чуби-
нашвили 1969: 5–6). Важность Цроми 
в свое время верно оценила и Уварова: 
«Храм вполне величествен и  напоми-
нает лучшие и  древнейшие памятники 
Грузии…» (Уварова 1894: 182–183). 

Личность Я. И.  Смирнова характе-
ризует связи русской научной тради-
ции со  следующим этапом в  изучении 
Грузии и  Армении. Смирнов, как ни-
кто другой из  русских исследователей, 
на  протяжении свыше 20 лет поддер-
живал тесные связи с  Йозефом Стри-
говским (1862–1941). Монография зна-
менитого венского историка искусства 
об  архитектуре Армении, в  значитель-
ной мере основанная на  материалах 
Тороса Тораманяна (1864–1934), мар-
кировала новый этап в  изучении 
христианской архитектуры Кавказа 
(Strzygowski 1918). В  этой книге Стри-
говский очень широко использовал фо-
тографии Марра и  Смирнова, выпол-
ненные в  Армении (Хрушкова 2013б: 
571–573; Khrushkova 2015б: 182). Пос
ле публикации подробной рецензии 
на  книгу Стриговского об  архитектуре 
Армении (Tschubinaschwili 1922а: 217–
237), Чубинашвили на протяжении всей 

своей жизни постоянно полемизировал 
со  Стриговским. Книга об  архитектуре 
Армении была этапной и  для венско-
го ученого: ею он завершил обширный 
цикл своих исследований искусства 
христианского Востока, полагая, что его 
историко-культурные концепции пол-
ностью доказаны. 

На Северном Кавказе под наблюде-
нием Археологической комиссии нача-
лось изучение памятников на  террито-
рии древней Алании (Стеганцева, Рысин 
2009: 661–782). В 1886–1888 гг. художник 
и  археолог Дмитрий Михайлович Стру-
ков (1827–1899) обследовал группу хри-
стианских памятников в  Зеленчукском 
районе в  верховьях реки Кубани. Его 
обширная кавказская коллекция черте-
жей и  рисунков и  в наши дни сохраня-
ет свою ценность, потому что с  тех пор 
многое утрачено (Перфильева 2013: 82–
88). В 1898 и 1900 гг. художник А. П. Эйс-
нер снимал копии с  фресок в  грузин-
ских церквах и  монастырях в  Западной 
Грузии: в  Сенакском, Зугдидском, Озур-
гетском и  Шорапанском уездах Кутаис-
ской губернии (Стеганцева, Рысин 2009: 
686). Художник И. А. Владимиров, архео-
лог А. А.  Миллер, археолог и  историк 
Е. Д.  Фелицын и  другие исследователи 
внесли существенный вклад в изучение 
Северо-Западного Кавказа, в  том числе 
и церквей (Горожанина 2012: 88–104; Ма-
лахов 2012: 193–210).

Дискуссии последних лет
Некоторые памятники, в  свое вре-

мя опубликованные П. С.  Уваровой, 
и  в наши дни остаются загадочными 
и  продолжают вызывать дискуссии. 
К  их числу относятся плиты из  Цебель-
ды с  рельефами на  библейские и  еван-
гельские сюжеты. Их необычная ико-
нографическая программа не  находит 
близких параллелей; в  различных де-



83Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

талях видим сосуществование и  ран-
нехристианских элементов, и  сасанид-
ских черт, но в более поздних арабских 
версиях (Хрушкова 1980: 43–85; Khroush-
kova 2006а: 145–152; Khrushkova 2006б; 
2008: 577–578; Iamanidzé 2010: 115–129; 
2016: 90–94). Плиты из  Цебельды явля-
ются не  только важным фактом исто-
рии местного искусства, но  и истори-
ческим источником. На  «первой» плите 
из Цебельды (так я называю плиту, кото-
рая лучше сохранилась), в  нижнем ре-
гистре помещена сцена Чуда св. Евста-
фия Плакиды (ил. 11). Эта композиция, 
по  моему мнению, отражает события, 
о которых сообщает византийский исто-
рик Феофан Хронограф. Сцена на плите 
связана с  почитанием первого местно-
го мученика апсила Евстафия, которого 
арабы предали смерти в 740 г. за отказ 
перейти в  ислам. Имея другое мнение, 
А. Ю.  Виноградов считает, что Евстафий 
и его отец Мариан (или Марин) были ви-
зантийскими офицерами. Исторические 
источники не дают оснований для тако-

го вывода. Особое возражение вызыва-
ет тот прием, в котором Виноградов был 
замечен неоднократно: искаженное ци-
тирование, когда на  указанных страни-
цах отсутствуют те сведения, на которые 
ссылается этот автор1.

1  В иных случаях фальсифицированная 
ссылка сочетается с  присвоением Виногра-
довым чужого мнения, но  уже без ссылки. 
На  это указывалось не  раз (Хрушкова 2017б: 
222, прим. 43; 2017в: 158–160). Факты недоб-
росовестных приемов полемики в его работах 
приводились также другими авторами: «Прие-
мы, которыми пользовался Ю. А.  Виноградов 
в своем сочинении, чтобы прийти к подобным 
выводам,  — стары и  хорошо известны: цита-
ты, вырванные из  контекста и  превратно ис-
толкованные, передержки, натяжки, ложь»; «В 
ряде случаев (чтобы не сказать в большинстве) 
А. Ю.  Виноградов обнаруживает незнание ли-
тературы, имеющей отношение к тем памятни-
кам, надписи на  которых он берется читать»; 
«Следует отметить, что “сочинение” А. Ю. Вино-
градова написано языком, не принятом в науч-
ной среде, и  изобилует некорректными и  от-
кровенно хамскими выпадами» (Залесская, 
Пятницкий 2017: 508–510).

Ил. 11. Цебельда, с. Ольгинское. «Первая» плита алтарной преграды, цена Чуда св. Евстафия  
(фото Л. Г. Хрушковой)



84 Л. Г. Хрушкова

Образ Н. П. Кондакова 
в современных зарубежных 
публикациях 

Экспедиция Н. П.  Кондакова в  Запад-
ную Грузию в  1889  г., о  которой сказа-
но выше, недавно вновь привлекла вни-
мание. Автор последней публикации 
на эту тему — чешский историк искусства 
Иван Фолетти, автор диссертации, книги 
и многочисленных статей об Н. П. Конда-
кове. Эти публикации производят двой-
ственное впечатление. С  одной сторо-
ны, Иван Фолетти знакомит западного 
читателя с  научным наследием русского 
ученого, а  с другой  — читатель быстро 
замечает, что некоторые выводы этого 
автора Фолетти не  соответствуют источ-
никам и фактам (Khrushkova 2012в: 95–96; 
2015б: 181, 187; Хрушкова 2013а: 556–557, 
579; 2015а: 466–487; 2015б: 371–374). Но-
вая статья Фолетти посвящена Кавказу: 
«Русский взгляд на “периферийный” рай-
он» (Foletti 2016: 21–34). Она напечатана 
в Приложении к журналу Convivium, кото-
рый издается с 2014 г. университетом Ло-
занны (Швейцария), университетом им. 
Масарика (Прага) и Академией наук Чеш-
ской Республики. Иван Фолетти, основа-
тель и  главный редактор этого журнала, 
избрал для него в  качестве подзаголов-
ка Seminarium Kondakovianum, Series Nova. 
Сборник статей «Семинарий Кондакова» 
издавался в Праге после кончины Конда-
кова, использование этого названия де-
лает новое издание узнаваемым в  уче-
ном мире. Англоязычный том Приложе-
ния, о  котором пойдет речь, посвящен 
теме «Средневековый Южный Кавказ. Ху-
дожественные культуры Албании, Арме-
нии и Грузии», в сборнике свыше двух де-
сятков статей2. 

2  В англо-саксонской традиции Южным Кав-
казом называется территория, которая в  лите-
ратуре на русском языке чаще именуется Закав-
казьем.

Первая фраза статьи Фолетти содер-
жит неожиданное заявление о  том, что 
Кондаков был «придворным историком 
искусства последних Романовых» [“…the 
court art historian of the last Romanovs”] 
(Foletti 2016: 21). Разумеется, Кондаков 
придворным не был: он не имел ни при-
дворного звания, ни соответствующе-
го мундира, не  бывал на  царских выхо-
дах и  не танцевал на  дворцовых балах. 
В  течение нескольких лет, до  начала 
1891  г., Кондаков был членом Импера-
торской Археологической комиссии, 
высшего археологического учрежде-
ния России, которое подчинялось Мини-
стерству Двора. Видимо, работы послед-
них лет о  системе археологических ин-
ституций России (Императорская 2009; 
Khrushkova 2011: 246–252) осталось не-
известными Фолетти. Стремясь создать 
впечатление о тесных связях Кондакова 
с аристократическими кругами, Фолетти 
пишет, что граф Александр Алексеевич 
Бобринский (1852–1927), свыше тридца-
ти лет возглавлявший Археологическую 
комиссию (Фолетти ошибочно считает 
его членом комиссии), был другом Кон-
дакова (Foletti 2016: 23). Это прямо про-
тиворечит хорошо известным фактам. 
В  1891  г. Кондаков из-за конфликта вы-
шел из Археологической комиссии. Годы 
спустя Кондаков продолжал относиться 
к Бобринскому очень отрицательно, на-
зывая его «этаким убожеством». О посвя-
щении юбилейного сборника Бобрин-
скому Кондаков заметил: «Отчего не по-
святили сборника швейцару Комиссии? 
Тот, во всяком случае, был умнее» (Мед-
ведева и др. 2009: 163, 230). 

Фолетти считает «интересным», «па-
радоксальным» тот факт, что делом спа-
сения грузинских культурных ценностей 
занялся именно русский исследователь, 
специалист по византийскому и русско-
му искусству (Foletti 2016: 24). И  в этом 
пункте, и в освещении других вопросов 



85Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Фолетти автор настойчиво акцентирует, 
заостряет и  политизирует националь-
ный вопрос, придавая ему собственное 
освещение. Уже во Введении к cборнику 
Convivium сообщается, что научная дея-
тельность Кондакова была «глубоко от-
мечена русской политической ситуацией 
в  правление императора Александра  III 
(1881–1894)». Рядом с  именем Кондако-
ва названо имя австрийского ученого 
Йозефа Стриговского (1862–1941), авто-
ра «расовых теорий» о  преобладающей 
роли армянской архитектуры на  Кавка-
зе и  в Европе. На  той же странице Вве-
дения Стриговский назван «польско-ав-
стрийским историком искусства» (Foletti, 
Thunø 2016: 13). Утверждение новое, 
и неясно, на каких источниках оно осно-
вано. Изучение биографии Стриговского 
в последние годы, в связи с его юбилеем, 
было особенно активным. Среди про-
чих свидетельств официальные архив-
ные документы Венского университета 
сообщают о том что Стриговский проис-
ходил из немецкой семьи (так считал он 
сам) и  польским языком не  владел3. Ра-
зумеется, дело не в том, какими были эт-
нические корни Стриговского, но важен 
сам расово-этнический подход, которо-
му следует Фолетти. Впрочем, согласно 
принципу Фолетти, сам Н. П.  Кондаков 
мог бы считаться «украинско-русским» 
ученым, потому что его мать была укра-
инкой. Но  тогда как бы удалось связать 
деятельность Кондакова и политику рус-
ского императора?

Подчеркнутую политизацию, весьма 
упрощенное изложение событий, ино-
гда в сочетании с незнанием фактов на-
учной биографии Кондакова, мы встре-
чали в  других работах Фолетти. По  его 
мнению, разделение Европы на  два во-
енно-политических блока (союз России 

3  “…Aus deutscher Familie und des Polnischen 
nicht mächtig” (Zäh 2012а: 1200). О Стриговском 
см. также: (Zäh 2012б).

с Францией и 1897 г. и создание Антанты 
в 1907 г.) повлияло на византийские ис-
следования в Западной Европе и в Рос-
сии. Эта схема явно противоречит реаль-
ности: византинистика развивались как 
в России, так и во Франции задолго до за-
ключения союза этих стран. Так, в России 
трижды издали русский перевод книги 
Шарля Байе «Византийское искусство», 
и  все три раза  — до  заключения союза 
с  Францией. Еще одна неверная нацио-
нальная теория Фолетти: французские, 
итальянские и  англо-саксонские авто-
ры больше занимались иконографиче-
ским анализом и всегда писали положи-
тельные рецензии на  книги Кондакова, 
а немецкие и австрийские авторы (кро-
ме Стриговского) применяли стилисти-
ческий анализ, и  их рецензии на  книги 
Кондакова были прямо противополож-
ными. Это утверждение тоже не  согла-
суется с фактами. Так, немецкий историк 
искусства Жан-Поль Рихтер (1847–1937) 
первым написал положительную рецен-
зию на  книгу Кондакова о  миниатюрах. 
Другой немецкий искусствовед, Антон 
Г. Шпрингер (1825–1891), опубликовал 
пространное введение к  французскому 
переводу книги Кондакова о  миниатю-
рах, высоко оценив это исследование. 
Два известных византиниста, остзей-
ские немцы Эдуард Добберт (1839–1898) 
(Dennert 2012а: 425–426) и  Оскар Вульф 
(1864–1946) (Dennert 2012б: 1332–1333), 
были тесно связаны с  русской науч-
ной школой и отрицательных рецензий 
на труды Кондакова никогда не писали. 

Нет сомнения, что научные дискус-
сии определялись идеями и  взглядами 
их участников, а не этнической принад-
лежностью и  не военно-политически-
ми союзами их стран. Вспомним хотя 
бы двух непримиримых антагонистов, 
Йозефа Стриговского и  Йозефа Виль-
перта (1857–1944). Оба родились в Авст
ро-Венгерской империи, в тех областях, 



86 Л. Г. Хрушкова

которые сейчас находятся в  Польше, 
но их научные взгляды не сходились ни 
в чем, и они вели ожесточенные дискус-
сии на  протяжении многих лет. В  эпо-
ху Муссолини обращали большое вни-
мание на  этническое происхождение 
жителей Италии. Скончавшийся в  Риме 
Вильперт получил посмертную справ-
ку о  том, что он «гражданин арийской 
расы» (Khrushkova 2013а: 581, прим. 134). 
Что же касается Стриговского, читая 
Convivium, узнаем, что он был «польско-
австрийским» ученым. 

К сожалению, из  статьи Фолетти 
об экспедиции Кондакова в Грузию чита-
тель узнает очень немногое именно о са-
мой поездке: какие населенные пункты 
он посетил, какие памятники обнаружил 
и  опубликовал, какие предложил дати-
ровки и  интерпретации, какое разви-
тие получили его мысли в  дальнейшем. 
Зато в  краткой статье Фолетти находим 
рассуждения о  колониальной полити-
ке царской администрации на  Кавказе, 
о  русификаторстве, о  неовизантийском 
архитектурном стиле в  России (Foletti 

2016: 24–27, 30–32). Фолетти видит не-
обычность «Описи памятников» Конда-
кова и  Бакрадзе в  том, что она не  име-
ет ни введения, ни заключения (Ibid: 27). 
Но  это объясняется просто: охранно-
спасательный характер работы требовал 
срочной публикации, которая помогла 
бы быстро выявлять случаи криминаль-
ной торговли церковными ценностя-
ми и  препятствовать им. Важную часть 
«Описи памятников» составляют эма-
ли на  золоте, именно ими восхищался 
Кондаков в  приведенном выше письме 
к Помяловскому, их и нужно было, пре-
жде всего, оградить от  злоумышленни-
ков. Еще в 1859 г. жертвой грабежа стал 
знаменитый грузинский триптих из  Ха-
хули с  коллекцией из  115 эмалей и  са-
мой большой в  мире эмалевой иконой 
Богоматери. Затем череда хищений про-

должилась. «Опись памятников» была 
необходима, чтобы утвердить и  закре-
пить подлинную историческую принад-
лежность бесценных предметов. Факты 
это подтверждают. 14  июля 1904  г. был 
ограблен Гелатский монастырь и  похи-
щены «археологические драгоценно-
сти». Экзарх Грузии, по запросу Археоло-
гической комиссии, прислал список по-
хищенных вещей, и выяснилось, что два 
предмета из семи были учтены в «Описи 
памятников» Кондакова и Бакрадзе. Этот 
список был разослан в  крупнейшие му-
зеи мира, в том числе в Британский му-
зей. Так «Опись памятников» оказалась 
у  истоков формирования современной 
практики борьбы с музейными преступ-
лениями. 

По инициативе Кондакова тем же ле-
том 1889 г. его ученик Яков И. Смирнов 
составил опись древностей Тифлисского 
музея (Медведева и др. 2009: 207). Приве-
дем еще один важный факт. В 1923 г. со-
ветские власти вернули в  Грузию боль-
шую группу эмалей из грузинских мона-
стырей, которые оказались в коллекции 
Михаила П. Боткина. Несомненно, в  от-
боре этих предметов и  их идентифика-
ции важнейшую роль сыграли работы 
Кондакова: «Опись памятников» и  кни-
га о византийских эмалях 1892 г. Однако 
читатель не найдет этих фактов в статье 
Фолетти. Многие эмали современной 
коллекции Государственного музея ис-
кусств Грузии происходят именно из тех 
населенных пунктов: Гелати, Мартвили, 
Хоби, Шемокмеди и  др.,  — которые ко-
гда-то объехали Кондаков и  Бакрадзе. 
Если бы не та давняя экспедиция, неиз-
вестно, хранились ли бы сейчас все эти 
эмали в Грузии? 

Как характеризуют эмали из  Грузии 
современные представители грузин-
ской школы истории искусства? Боль-
шую коллекцию эмалей, хранящихся 
в  Государственном музее искусств Гру-



87Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

зии им. Шалвы Амиранашвили (более 
200 произведений), Лейла З. Хускива-
дзе делит на две группы. «Этим памятни-
кам грузинского эмальерного искусства, 
проявляющим целый ряд национальных 
черт, противопоставляются произведе-
ния, относящиеся к византинизирующе-
му направлению. Среди них в  первую 
очередь следует назвать т. наз. крест 
царя и  магистра Квирике, украшающий 
Хахульский триптих и датируемый X ве-
ком. Правда, грузинская надпись на кре-
сте, а  также греческая, в  которой допу-
щены ошибки, выдают руку грузинского 
мастера, однако весь стиль в целом под-
чинен принципам византийского искус-
ства и именно в нем и находит ближай-
шие аналогии» (Хускивадзе 1984: 13, 37). 
Подобные мысли в свое время высказы-
вал и  Кондаков, Фолетти нашел в  этом 
трактовку Грузии как «периферийного 
региона». Немалое число эмалей, в  том 
числе Хахульского триптиха, Л. З.  Хус-
кивадзе считает византийской работой, 
опираясь на  атрибуции Кондакова (Хус-
кивадзе 1984: № 17–25, 28, 31, 32, 33–38, 
39, 40–67, 72–83, 85–88, 111, 139–144, 
167,  181–183, 188–191). Это и  не удиви-
тельно: вспомним, что царь Квирике 
имел титул магистра  — самый высший 
по византийской табели о рангах. Нет со-
мнения, что высшая грузинская аристо-
кратия была связана с константинополь-
ским двором. 

Цель статьи Фолетти — доказать связь 
кавказско-византийских изысканий Кон-
дакова с  политикой Александра  III. Для 
этого автор использует цепь допущений, 
однако ни одно из  которых не  доказа-
но. Ход мысли Фолетти следующий. Если 
Кондаков считал, что некоторые эмали 
с  грузинскими надписями принадлежат 
к  «византийскому стилю», это означа-
ет «абсолютное подчинение грузинско-
го искусства Византии» и  «представляет 
Грузию как периферийную зону визан-

тийского мира». А  из этого, по  мнению 
Фолетти, следует, что Кондаков смотрел 
на Грузию конца XIX в. как на периферий-
ную территорию, подчиненную Россий-
ской империи. И следовательно, «при-
дворный историк искусства» Кондаков 
был тесно связан с колониальной поли-
тикой Александра III на Кавказе. Фолетти 
приписывает Кондакову «византиноцен-
тричный взгляд» на Кавказ, что соответ-
ствует, как кажется Фолетти, представле-
ниям Александра III. 

Затрагивая очень оживленную на ру-
беже XIX и XX вв. дискуссию «Восток или 
Рим», Фолетти высказывает мнение, что 
в  этой дилемме Кондаков был на  сто-
роне Константинополя. Из  этого следу-
ет вывод: признание ведущей роли ви-
зантийской столицы «имплицитно» свя-
зывается с  ролью Российской империи 
на Кавказе: “… the South Caucasus was a 
cultural periphery of Byzantium, as it was 
then a periphery of the Russian Empire” 
(Foletti 2016: 30). Конечно, в работах Кон-
дакова подобных рассуждений не  най-
ти, однако Фолетти «читает между 
строк» (“Reading between the lines, we 
have the impression that the analysis of 
Kondakov…”) и  там находит, что Конда-
ков рассматривал средневековый Кав-
каз как «периферию» византийского 
мира, в  соответствии с  «русским взгля-
дом» XIX в.: “We have no direct documents 
in this regard, however, considering the 
situation, it seems plausible to assume that, 
as in other cases, Russia’s view determines 
that of Kondakov” (Ibid). Но если эту схе-
му Фолетти применить к  Стриговскому, 
инициатору и  главному участнику дис-
куссии «Восток или Рим»?.. Как известно, 
этот уроженец и гражданин Австро-Вен-
герской империи всю свою жизнь вел 
энергичную борьбу против идеи прио-
ритета римского имперского искусства.

К сожалению, Фолетти неверно пе-
редает взгляды Кондакова на  роль 



88 Л. Г. Хрушкова

византийской столицы. Вот что в  дей-
ствительности писал Кондаков, и не «ме-
жду строк», а в самих строках: «В вопро-
се о  создании Константинополя и  по-
давно пора было бы перестать говорить 
о  новом направлении искусства, буд-
то бы вызванном его постройкою»; «Мы 
не можем не примкнуть всецело» к идее 
видеть развитие христианского искус-
ства в  Египте, Сирии, Малой Азии, Гре-
ции (Кондаков 1904: 9–10). Мысль о роли 
сиро-палестинской традиции в  проис-
хождении христианского искусства Кон-
даков высказывал значительно раньше 
выхода в  свет знаменитой книги Стри-
говского “Orient oder Rom” (1901). Назва-
ние концептуального доклада Кондако-
ва, зачитанного в заседании Православ-
ного палестинского общества 13  марта 
1892  г., не  оставляет сомнений: «О вос
точно-палестино-сирийском происхож
дении византийского искусства» (Конда-
ков 1892: 144–160). 

Вообще Кондаков был одним из  не-
многих ученых того времени, которые 
подчеркивали вклад многих народов 
в  формирование византийской культу-
ры. В  размышлениях о  природе визан-
тийского искусства ученый опирался 
также и  на свои обследования христи-
анских памятников Грузии и  Причерно-
морья. По мнению Кондакова, византий-
ское искусство  — это «цельный сплав», 
в котором «роль основного металла» иг-
рало «национальное греческое искус-
ство» если не  в самой Византии снача-
ла, то в  Малой Азии, Антиохии, Сирии 
и  Александрии. Влияние Персии на  Ви-
зантию шло через Армению и  Малую 
Азию, которая была «издревле в родстве 
с  Персиею» (Толстой, Кондаков 1891: 
159). А вот мнение Кондакова о Кавказе: 
«Наш Кавказ представляет собою колос-
сальный некрополь древних народно-
стей и разнообразных культур, склад из-
делий мастерских Малой Азии и  Сирии 

и  начала искусства и  художественной 
промышленности средневековой Евро-
пы» (Кондаков 1899: 46). Уже на  склоне 
лет, в Праге, занимаясь искусством наро-
дов Востока и Византии, Кондаков прихо
дит к  таким выводам: «…варвары при-
несли с  собой такую восточную заквас-
ку от Персии, Тибета и Средней Азии, что 
она переработала Византию целиком» 
(Хрушкова 2013б: 555). Можно ли здесь 
усмотреть «византиноцентризм», мне-
ние о  руководящей роли Константино-
поля, которое, по  логике Фолетти, пря-
мо связано с  ролью Российской импе-
рии? Приходится с сожалением сказать, 
что Иван Фолетти мало знаком со взгля-
дами Кондакова по  таким важнейшим 
проблемам, как «Восток или Рим», роль 
Константинополя, вклад различных на-
родов в византийскую культуру. 

Иван Фолетти касается вопросов ис-
тории грузинской архитектуры, но  и 
здесь тоже не очень удачно. Он цитирует 
фразу Кондакова из  4-го тома «Русских 
древностей» (1891) о том, что грузинская 
архитектура, являясь одной из  много-
численных ветвей византийского искус-
ства, в то же время имеет право на «само-
стоятельное место в истории искусства». 
И вновь Фолетти видит в этой фразе от-
ражение политической позиции России 
на  Кавказе (Foletti 2016: 29–30). Как ви-
дим, Фолетти не  стремится анализиро-
вать взгляды Кондакова в контексте сво-
ей эпохи, а скорее излагает собственные 
политические воззрения по  поводу со-
бытий прошлого. Но обратим внимание 
на  исторические факты. Как изучалась 
архитектура Византии и  сопредельных 
стран? Вот первый обобщающий труд 
по  истории византийской архитектуры 
Габриеля Мийе (1867–1953)  — «Грече-
ская школа в  византийской архитекту-
ре» (1916). В  нем, согласно представле-
ниям эпохи, архитектура Грузии и других 
стран Кавказа представлена как часть 



89Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

общей истории византийской архитекту-
ры (Millet 1916: 36–37, 43, 60–62, 73, 122, 
132, 134, 135, 156, 169, 227–228, 276, 168). 
А вот труд недавнего времени — извест-
ный компендиум Рихарда Краутхаймера 
(1897–1994) «Раннехристианская и  ви-
зантийская архитектура». Краутхаймер 
рассматривает Грузию и  Армению как 
составные части византийской тради-
ции (Krautheimer 1975: 338–348)  — так 
же, как полувеком ранее это сделал Габ
риель Мийе. Добавим, что Краутхаймер 
на  Кавказе не  бывал. Используя оптику 
политического комментатора, которую 
Иван Фолетти применяет к работам Кон-
дакова, можно поставить вопрос: в инте-
ресах какой империи работал Габриель 
Мийе? Проводником чьих имперских 
взглядов был дважды эмигрант Краут-
хаймер, приехавший в Рим из Германии, 
скрывавшийся от нацистов в Риме, а за-
тем, при Муссолини, вынужденный спа-
саться бегством в  США? В  книге Краут-
хаймера раздел об  архитектуре Кавка-
за заканчивается такой фразой: из  всех 
приграничных с империей стран только 
Армения стояла на  одном уровне с  Ви-
зантией. Это идея Стриговского, который 
включал армян в число арийских (иран-
ских) народов, которым отводил важ-
нейшую роль в истории искусства. Если 
применить метод Фолетти, получим та-
кой результат: идеи о  превосходстве 
арийцев широко использовались в  гит-
леровской пропаганде, следовательно, 
Краутхаймер имплицитно транслиро-
вал гитлеровские идеи. Логика та же, что 
и  в случае с  Кондаковым, проводником 
идей Александра III. Заметим, что логика, 
подобная логике Фолетти, в иные време-
на в Советском Союзе имела конкретные 
последствия. Например, когда аресто-
ванного историка искусства Некрасова 
допрашивали следователи государст
венной безопасности, среди прочего 
ему предъявили обвинение и  в связях 

с  «фашистом Стриговским» (Khrushkova 
2013: 274). 

Иван Фолетти подчеркивает, что 
в  1889  г. в  Грузию отправился именно 
русский ученый, не имевший опыта ра-
боты на Кавказе, усматривая в этом ру-
сификаторские намерения Александ
ра III (Foletti 2016: 24). То, что император 
поручил это важное дело лучшему ви-
зантинисту России, не  вызывает удив-
ления. Но очевидно другое: здесь вновь 
видим, что Фолетти недостаточно зна-
ком с  трудами Кондакова. Ему оста-
лась неизвестной одна из первых науч-
ных работ Кондакова  — «Древняя ар-
хитектура Грузии». Молодому ученому 
не было еще и 30 лет, когда в 1873 г. он 
был приглашен Московским археологи-
ческим обществом обследовать памят-
ники архитектуры в Абхазии и Западной 
Грузии. Научный отчет Кондакова о по-
ездке был издан в Трудах МАО, а также 
в  виде отдельного оттиска (Кондаков 
1876: 211–268). В  этой работе молодой 
историк искусства впервые поставил во-
прос об отношении местной архитекту-
ры к византийской традиции. Уже тогда 
он выдвинул идею, которая в советскую 
эпоху будет широко развита как в  гру-
зинской, так и в армянской историогра-
фии. Кондаков подчеркнул, что зада-
ча исследователя  — выявлять местные 
особенности архитектуры, что не  сле-
дует преувеличивать внешние влияния. 
В эпоху Кондакова в истории искусства 
широко применялся компаративный 
метод, заимствованный из  филологии. 
Анализ во  многом строился на  сопо-
ставлениях, на выявлении влияний, воз-
действий, передвижений художествен-
ных идей и  форм. Поэтому мысль Кон-
дакова об  изучении не  только общего, 
универсального, сходного, но и особен-
ного, частного, местного  — эта мысль 
была новой. Эта ранняя работа Кон-
дакова об  архитектуре Грузии отнюдь 



90 Л. Г. Хрушкова

не забыта. В. Ю. Клейнбауэр давно отме-
тил ее пионерский характер (Kleinbauer 
1995: 638, note 6), она часто приводится 
в  публикациях последних лет (Хрушко-
ва 2002: 14, прим. 10; 2013б: 108; 2015в: 
605, прим. 205; Khroushkova 2006а: 97, 99, 
100, 165; Khrushkova 2012в: 241–242). Па-
радоксально: когда Фолетти обратился 
к  кавказской теме, именно эта важная 
работа Кондакова осталась ему неиз-
вестной. Впрочем, библиография работ 
Кондакова в трудах Фолетти вообще до-
вольно скромна: так, в  диссертации  — 
в своей главной работе о Кондакове, он 
приводит всего лишь около 50 назва-
ний, что составляет менее половины на-
следия ученого (Хрушкова 2015в: 483, 
прим. 23; Кызласова 2018: 532–542). 

Иван Фолетти ставит себе цель на-
рисовать «интеллектуальный портрет» 
русского ученого. К  сожалению, этот 
портрет мало схож с оригиналом: «при-
дворный» искусствовед, атеист, запад-
ник, проводник колониальной политики 
Александра III на  Кавказе, конформист, 
готовый сотрудничать с  советской вла-
стью. Приемы, с  помощью которых был 
создан этот «портрет», разнообразны. 
Помимо чтения между строк, в  работах 
Фолетти встречаем обрывочное цити-
рование, искажающее смысл фразы. На-
пример, вот что пишет в своем дневни-
ке Кондаков: «Я лично со времен своего 
студенчества не  христианин внутренне 
и христианства не исповедую. Но в то же 
время чувствую и  сознаю себя искрен-
не религиозным». Отсекая вторую фра-
зу, Фолетти легко превращает Кондако-
ва в  атеиста: Кондаков объявляет, что 
«после очень благочестивого детства 
он потерял веру, став атеистом»: “…dopo 
un’infanzia molto devote, egli avrebbe 
perduto la fede diventando ateo” (Foletti 

2011: 230–231). Но  Кондаков был бес-
конечно далек от  того, чтобы объявить 
себя атеистом. А  вот название одной 

статьи Фолетти: «Единственное, о  чем 
я  сожалею: о  том, что родился в  Рос-
сии» (“Mon seul regret: être né en Russie”). 
Эту фразу, взятую в  кавычки, чтобы со-
здать впечатление подлинной цитаты, 
Фолетти придумал сам и произносит ее 
от  имени Кондакова. Еще одна вымыш-
ленная идея Фолетти: Кондаков, будучи 
в Одессе, незадолго до эмиграции, скло-
нялся к  моральному компромиссу с  со-
ветской властью. Однако Дневник Кон-
дакова свидетельствует о  прямо про-
тивоположном. Всего через несколько 
дней после того, как большевистские 
войска заняли Одессу, Кондаков запи-
сал: «…и встать не  хотелось, так лежа 
умереть бы!» (Хрушкова 2015а: 466–487). 
Для него ни о  каком сотрудничестве 
с новой властью не могло быть и речи. 

Или вот еще один способ «доказа-
тельства», с  помощью которого Фо-
летти рисует Кондакова поклонником 
Запада. Во  время своего первого пу-
тешествия за  границу в  1865  г. он при-
обретает в Германии белье. Из этого ни-
чтожного факта Фолетти делает очень 
широкие выводы. На  примере белья 
Кондаков убедился, что западные това-
ры явно лучше российских [“…di qualità 
chiaramente superiore a quanto prodotto 
in Russia”]; а из этого следует, что он был 
убежден в  индустриальной отсталости 
России от  Европы; далее, это означает, 
что для Кондакова Запад во  всем пред-
ставлялся современным, «от историко-
художественной науки до  технического 
прогресса»: “dalla scienza storico-artistica 
ai progressi tecnici” (Foletti 2011: 176). 
Видя, как близко находится белье от ис-
торико-художественной науки, читатель 
может спросить: не  пародия ли это Фо-
летти на свою собственную манеру чте-
ния между строк? 

Иван Фолетти разделяет мнение не-
которых современных авторов, соглас-
но которому выводы ученых «венской 



91Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

школы», Франца Викхова и  Алоиза Риг-
ля, о ведущей роли римского имперско-
го искусства в  позднеантичную эпоху 
являются «энергичной защитой Австро-
Венгерской империи». Такой же способ 
политизации Фолетти использует при-
менительно к  Кондакову (Foletti 2016: 
30–32, note 58). Но  политизированная 
и  идеологизированная оптика вовсе 
не  является новой, она широко прак-
тиковалась в  СССР, в  сталинскую эпоху. 
По-видимому, эти страницы историогра-
фии истории искусства остались неиз-
вестными Фолетти. Вот, например, рас-
суждения советского искусствоведа Ла-
заря И. Ремпеля (1907–1992) по  поводу 
издания на  русском языке книги Генри-
ха Вельфлина (1864–1845) «Искусство 
Италии и  Германии эпохи Ренессанса» 
(1931)4. По мнению Л. Ремпеля, Вельфлин 
был «в известном смысле предвестни-
ком позднейшего развития фашизи-
рующейся буржуазии»; «Его теоретиче-
ские взгляды тесно связаны с  судьбами 
буржуазной науки в  империалистиче-
скую эпоху» (Ремпель 1934: 5–6). Вель-
флин «во многом подошел вплотную 
к  выводам, которые делают сейчас не-
которые буржуазные теоретики, иду-
щие к фашизму» (Там же: 17). Ремпель ви-
дит в идеях Вельфлина «мировоззрение 
германского империалистического на-
ционализма», «своего рода “Deutschland 
über Alles”, немецкий национализм пре-
выше всего» (Там же: 24–25). Здесь Рем-
пель отсылает читателя к началу извест-
ной «Немецкой песни» (“Deutschland, 
Deutschland über Alles”), которая с 1922 г. 
стала гимном Германии. 

В том же году и  в том же издатель-
стве вышел русский перевод несколь-
ких статей Макса Дворжака (1874–1921), 

4  В русском переводе оригинальное назва-
ние слегка изменено: Die Kunst der Renaissance. 
Italien und das deutsche Formgefühl (Искусство 
Ренессанса. Италия и немецкое чувство формы).

другого представителя «венской шко-
лы». Этой книге предпослана обширная 
вводная статья искусствоведа-маркси-
ста И. Мацы под названием «Макс Двор-
жак и  история феодального искусства». 
В ней на первой же странице встречаем 
формулировку «придворный искусство-
вед фашизма Шульце-Наумбург» (Маца 
1934: 5). Историк искусства — марксист 
так определяет идеи Дворжака: «…это 
прогрессивное когда-то наследие пре-
вращается в  реакционную силу и  в ко-
нечном итоге приводит в лагерь фашиз-
ма» (Там же: 8). 

Один из  разделов пространной ста-
тьи Ремпеля называется «Вельфлин и ху-
дожественная политика фашизма». Пол-
ностью аналогичным образом Фолетти 
рассматривает вопрос «Кондаков и  ко-
лониальная политика Александра III 
на Кавказе». Конечно, риторика искусст
воведов сталинской эпохи значительно 
более энергичная, наступательная, рез-
кая, нежели в работах Фолетти. Но в обо-
их случаях сходен принцип: стремление 
тесно связать историю искусства и  по-
литику, конкретного историка искусства 
и власть, настойчиво искать и находить 
политические коннотации, пытаться 
сделать историка искусства глашатаем 
политических идей. Так же сходен метод 
Фолетти и  метод искусствоведов эпохи 
Сталина: домысливание того, чего нет 
в  текстах автора, чтение между строк 
того, чего автор не писал. Но есть и важ-
ное различие между сталинскими искус-
ствоведами, с  одной стороны, и  Фолет-
ти  — с  другой. Первые писали статьи, 
предваряющие публикацию работ Вель-
флина и Дворжака на русском языке, по-
этому читатель мог составить свое соб-
ственное мнение. Публикации же Фолет-
ти о  Кондакове обращены к  читателю, 
который, как правило, не  владеет рус-
ским языком и всю информацию получа-
ет только со слов Фолетти.



92 Л. Г. Хрушкова

Во введении к  сборнику Convivium 
говорится, что его можно рассматривать 
как барометр направлений, по которым 
движется история искусства в  целом 
и исследование Южного Кавказа в част-
ности (Foletti, Thunø 2016: 16). Будем на-
деяться, что статья Фолетти не  станет 
барометром. Ее автор не  предлагает 
убедительных выводов, не знает в доста-
точной степени ни научной биографии, 
ни трудов Кондакова, ни новых публи-
каций о нем. Освещение фигуры Конда-
кова с позиций современных политиче-
ских воззрений характеризует скорее 
взгляды самого Фолетти. 

Недавно вышел английский перевод 
книги Фолетти о Кондакове. В англий-
ской версии нет изменений в сравнении 
с итальянской. В предисловии к англий-
скому переводу Фолетти отмечает, что 
его книга вызвала отклики в разных стра-
нах (Foletti  2017: 9), однако не упомина-
ет о серьезных критических замечаниях 
в ее адрес. В английском переводе ви-
дим те же ошибки, которые неоднократ-
но отмечались нами ранее: неверное ци-
тирование, искажающее смысл фразы, 
ошибочный перевод некоторых понятий 
и др. Отметим изменение названия кни-
ги: в английской версии речь идет о «Кон-
дакове и обретении иконы», а в итальян-
ском оригинале — о Кондакове и «ро-
ждении истории искусства в России».

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Айналов 1895  — Айналов Д. В. Некоторые 

христианские памятники Кавказа  // Ар-
хеологические известия и заметки. 1895. 
№ 7–8. С. 233–243.

Анучин 1916  — Анучин Д. Н. Графиня Прас
ковья Сергеевна Уварова в ее служении 
науке о древностях на посту председате-
ля Императорского Московского Архео-
логического Общества // Сборник статей 
в  честь графини П. С.  Уваровой. 1885–
1915. М., 1916. С. XI–XXIV.

Бакрадзе 1875 — Бакрадзе Д. З. Кавказ в древ-
них памятниках христианства  // Запис-
ки Общества любителей кавказской ар-
хеологии Т. I. / под ред. А. Берже. Тифлис, 
1875. С. 19–168.

Берже 1876  — Берже А. П. Записка об  архео-
логии Кавказа  // Труды 2-го археологи-
ческого съезда в Санкт-Петербурге. СПб., 
1876. 

Беридзе 1981— Беридзе В. Архитектура Тао-
Кларджети. Тбилиси, 1981.

Горожанина 2012  — Горожанина М. Ю. Изу
чение истории Православной церкви 
на  Северном Кавказе: основные этапы 
и их специфика // Проблемы и перспек-
тивы исследования церковной истории 
Северного Кавказа. Вып.  2. Материалы 
4 Свято-Игнатиевских чтений. Ставро-
поль, 11–12 мая 2011 г. Ставрополь, 2012. 
С. 88–104.

Древности 1881  — Древности. Прибавле-
ния // Труды ИМАО. 1881. Т. 8–9. 

Залесская, Пятницкий 2017  — Залесская 
В. Н., Пятницкий Ю. А. О  рецензии как 
научном жанре (некоторые замечания 
по поводу публикации А. Ю. Виноградо-
ва в  «Византийском временнике». 2009. 
Т. 68 (93). С. 243–249) // Труды Гос. Эрми-
тажа. Т.  89. Изд-во Гос. Эрмитажа  / ред. 
В. Н.  Залесская и  др. СПб., 2017. С.  507–
510.

Иловайский 1916  — Иловайский Д. Всерос-
сийские археологические съезды  // 
Сборник статей в честь графини П. С. Ува-
ровой. 1885–1915. М., 1916. C. 1–4.

Императорская 2009  — Императорская ар-
хеологическая комиссия (1859–1917): 
К  150-летию со  дня основания. У  исто-
ков отечественной археологии и охраны 
культурного наследия  / Науч. ред.-сост. 
А. Е. Мусин. Под общей ред. Е. Н. Носова. 
СПб.: Дмитрий Буланин, 2009.

Казарян 2012 — Казарян А. Ю. Церковная ар-
хитектура стран Закавказья VII века: фор-
мирование и развитие традиции. Т. 1. М.: 
Локус Станди, 2012.

Казарян 2016  — Казарян А. Ю. Анийский ар-
хеологический институт. Диапазон дея-
тельности и основы достижения успеха // 
ВВИА. Вып. 7 (2) / Гл. ред. А. Ю. Казарян. М., 
СПб.: Нестор-История, 2016. С. 9–27.



93Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Кондаков 1876 — Кондаков Н. П. Древняя ар-
хитектура Грузии  // Труды ИМАО. 1876. 
Т. VI. Вып. 3. C. 211–268.

Кондаков 1892 — Кондаков Н. П. Доклад о во-
сточно-палестино-сирийском происхож
дении византийского искусства, читан 
13 марта 1892 года // Сообщения ИППО. 
1892. Т. 3. Вып. 2. С. 144–160.

Кондаков 1899  — Кондаков Н. П. О  научных 
задачах истории древнерусского искус-
ства  // Памятники древней письменно-
сти и искусства. 1899. T. 132. С. 1–47.

Кондаков 1904  — Кондаков Н. П. Археологи-
ческое путешествие по  Сирии и  Пале-
стине. СПб.: Изд. Имп. Академии Наук, 
1904. 

Кондаков, Бакрадзе 1890  — Кондаков Н. П. 
Опись памятников древности в  некото-
рых храмах и монастырях Грузии, состав-
ленная по высочайшему повелению. Гру-
зинские надписи прочитаны и  истолко-
ваны Д. Бакрадзе. СПб., 1890.

Кызласова 2018  — Кызласова И. Л. Акаде-
мик Н. П. Кондаков: поиски и свершения. 
СПб.: Алетейя, 2018.

Кызласова 2000  — Кызласова И. Л. История 
отечественной науки об  искусстве Ви-
зантии и Древней Руси. 1920–1930 годы. 
По материалам архивов. М.: Изд-во Ака-
демии горных наук, 2000.

Лазарев 1947 — Лазарев В. Н. История визан-
тийской живописи. Т.  1. М.: Искусство, 
1947. 

Ломтатидзе 1964 — Ломтатидзе Г. Е. С. Та-
кайшвили // Советская археология. 1964. 
№ 3. С. 165–169.

Малахов 2012 — Малахов С. Н. Некоторые во-
просы церковной археологии Северного 
Кавказа  // Проблемы и  перспективы ис-
следования церковной истории Северно-
го Кавказа. Вып. 2. Материалы 4 Свято-Иг-
натиевских чтений. Ставрополь, 1–12 мая 
2011 г. Ставрополь, 2012. С. 193–210.

Марр 1907 — Марр Н. Я. Ереруйкская базили-
ка, армянский храм V–VI  вв.  // ЗВОРАО. 
1907. T. 18, 1.

Марр 1908 — Марр Н. Я. Новые археологиче-
ские данные о постройках типа Ереруйк-
ской базилики // ЗВОРАО. 1908. T. 19.

Марр 1909 — Марр Н. Я. По поводу работ ар-
хитектора Т. Тораманяна «О древней-

ших формах Эчмиадзинского храма»  // 
ЗВОРАО. 1909. T. 19.

Марр 1911  — Марр Н. Я. Дневник поезд-
ки в Шавшетию и Кларджетию // Тексты 
и разыскания по армяно-грузинской фи-
лологии. 1911. T. VII.

Марр 1914 — Марр Н. Я. О датировке ктитор-
ской надписи храма в Текоре // Христи-
анский Восток. 1914. Т. 3, 1. С. 56–71.

Марр 1933–1937 — Марр Н. Я. Избранные тру-
ды. Т. 1–5. М.; Л., 1933–1937.

Марр 1934  — Марр Н. Я. Ани. Книжная исто-
рия города и раскопки на месте городи-
ща. М.; Л., 1934.

Марр 1995 — Марр Н. Я. Кавказский культур-
ный мир и Армения. Ереван, 1995. 

Марр, Смирнов 1931  — Марр Н. Я., Смир-
нов  А. Я. Вишапы  // Труды Государствен-
ной академии материальной культуры. 
1931. Т. 1.

Маца 1934 — Маца И. Макс Дворжак и исто-
рия феодального искусства  // Очерки 
по  искусству средневековья  / М. Двор-
жак. Л.: Огиз — Изогиз, 1934. С. 5–33.

Медведева и др. 2009 — Медведева М. В. и др. 
Очерк истории деятельности Импера-
торской Археологической комиссии 
в 1859–1917 гг. // Императорская Архео-
логическая комиссия (1859–1917)  / под 
ред. А. Е. Мусина, В. В. Носова. СПб: Дмит
рий Буланин, 2009. С. 21–247.

Павлинов 1893 — Павлинов А. М. Экспедиция 
на Кавказ 1888 года. Путевые заметки. М., 
1893 (Материалы по археологии Кавказа. 
Т. III). С. 1–91. 

Перфильева 2013  — Перфильева Л. А. Аль-
бом рисунков художника и  археолога 
Д. М.  Струкова как исторический источ-
ник для изучения христианских древно-
стей Северного Кавказа  // Актуальные 
вопросы истории христианства на  Се-
верном Кавказе  / ред. игум. Алексий 
(Смирнова) и  др. Ставрополь: Издатель-
ский центр СтДС, 2013. С. 82–88.

Покровский 1882  — Покровский Н. В. Архео-
логические редкости Гелатского мона-
стыря // Христианское чтение. 1882. Т. 1. 
С. 467–486.

Покровский 1887  — Покровский Н. В. Миниа-
тюры Евангелия Гелатского монастыря. 
СПб., 1887.



94 Л. Г. Хрушкова

Программа 1889 — Программа для исследо-
вания древностей Кавказа, составленная 
Императорским Московским Археологи-
ческим Обществом. М., 1889. 

Пятницкий 2015  — Пятницкий Ю. А. Дра-
гоценный переплет четвероевангелия 
из  Вардзии  // Византия в  контексте ми-
ровой культуры. Труды Гос. Эрмитажа. 
T. 74. СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2015. 
С. 133–179.

Ремпель 1934 — Ремпель Л. И. Вельфлин и ли-
берально-буржуазная формально-объ-
ективистская наука // Искусство Италии 
и Германии эпохи Ренессанса / Г. Вельф
лин. Л.: Огиз — Изогиз, 1934. С. 5–53. 

Романов 1934 — Романов К. К. Развалины хра-
ма римского типа в  Баш-Гарни  // Изве-
стия Государственной Академии матери-
альной культуры. 1934. Вып. 100. С. 635–
654. 

Сборник 1916 — Сборник статей в честь гра-
фини П. С. Уваровой. 1885–1915. М., 1916. 

Светлова, Тункина 2017  — Светлова Э. Ю. 
Тункина И. В. А. П. Берже // Русское Архео-
логическое общество за 30 лет своего су-
ществования. 1897–1921. Исторический 
очерк / сост. и отв. ред. И. В. Тункина. М.: 
Индрик, 2017. С. 210–211.

Смирнов 1934  — Смирнов Я. А. Ахалгорий-
ский клад. Тифлис, 1934.

Смирнов 1935 — Смирнов Я. А. Цромская мо-
заика. Посмертное издание. Тифлис, 
1935.

Стеганцева, Рысин 2009  — Стеганцева В. Я., 
Рысин М. Б. Императорская Археологи-
ческая Комиссия и  исследования па-
мятников кавказа и  Предкавказья  // 
Императорская Археологическая ко-
миссия (1859–1917) / под ред. А. Е. Муси-
на, В. В.  Носова. СПб.: Дмитрий Буланин, 
2009. С. 661–683.

Толстой, Кондаков 1891  — Толстой И. И., 
Кондаков Н. П. Русские древности в  па-
мятниках искусства  // Христианские 
древности Крыма, Кавказа и Киева. 1891. 
Вып. IV.

Такайшвили 1909 — Такайшвили Е. Христиан-
ские памятники. Экскурсия 1902 г. // Ма-
териалы по археологии Кавказа. Вып. 12. 
М.: тип. А. И.  Мамонтова и  К°, 1909. 
C. 1–117.

Такайшвили 1905–1915 — Такайшвили Е. Ар-
хеологические экскурсии, разыскания 
и заметки. Т. 1–5. Тифлис, 1905–1915.

Такайшвили 1938  — Такайшвили Е. Архео-
логическая экспедиция в  Кола-Олтиси 
и Чанглы. Париж, 1938 (на груз. яз.).

Такайшвили 1952 — Такайшвили Е. Археоло-
гическая экспедиция 1917-го года в Юж-
ные провинции Грузии. Тбилиси: Изд-во 
Акад. наук Груз. ССР, 1952.

Уваров 1865  — Уваров А. С. О  деятельно-
сти, предстоящей Московскому Архео-
логическому Обществу. Вступительная 
речь // Древности. Труды МАО. 1865. Т. 1. 
Вып 1. С. I–IV.

Уварова 1887а  — Уварова П. С. Предисло-
вие // Труды V археологического съезда 
в Тифлисе. 1881 / под ред. П. С. Уваровой. 
М.: тип. А. И. Мамонтова и К°, 1887.

Уварова 1887б  — Уварова П. С. Предисло-
вие  // Кавказ. Путевые заметки. Ч.  1. М.: 
тип. А. И. Мамонтова и К°, 1887.

Уварова 1888 — Уварова П. С. Губернские или 
областные музеи. М., 1888.

Уварова 1891 — Уварова П. С. Абхазия, Аджа-
рия, Шавшетия, Посховский участок  // 
Путевые заметки. Ч.  2. М.: тип. А. И.  Ма-
монтова и К°, 1891. 

Уварова 1894  — Уварова П. С. Христианские 
памятники  // Материалы по  археологии 
Кавказа. Вып.  4  / под ред. гр. Уваровой. 
М.: тип. А. И. Мамонтова и К°, 1894.

Уварова 1900  — Уварова П. С. Могильники 
Северного Кавказа графини Уваровой // 
Материалы по  археологии Кавказа. 
Вып. 8. М.: тип. А. И. Мамонтова и К°, 1900.

Уварова 1902 — Уварова П. С. Коллекции Кав-
казского музея. Т. 5: Археология. Тифлис, 
1902.

Уварова 1904а  — Уварова П. С. Предисло-
вие  // Поездка в  Пшавию, Хевсуретию 
и Сванетию / Материалы по археологии 
Кавказа. Вып. 10 / под ред. гр. Уваровой. 
М.: тип. А. И. Мамонтова и К°, 1904.

Уварова 1904б  — Уварова П. С. Рача, Горий-
ский уезд, горы Осетии, Пшавия, Хев-
суретия и  Сванетия  // Путевые заметки. 
Ч. 3. М.: тип. А. И. Мамонтова и К°, 1904.

Уварова 2005  — Уварова П. С. Былое. Давно 
прошедшие счастливые дни // Труды Го-
сударственного исторического музея. 



95Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Т. 144 / под ред. Н. Б. Стрижова. М.: ФГУК 
«Государственный Исторический музей», 
2005.

Уварова, Кучук-Иоаннесов 1916  — Материалы 
по археологии Кавказа. Т. XIII / Ред. П. С. Ува-
рова, Х. И. Кучук-Иоаннесов. М., 1916.

Филимонов 1876 — Филимонов Г. Д. Сванетия 
в археологическом отношении. М., 1876.

Хрушкова 1980  — Хрушкова Л. Г. Скульптура 
раннесредневековой Абхазии. V–X века. 
Тбилиси: Мецниереба, 1980.

Хрушкова 1998 — Хрушкова Л. Г. Лыхны. Двор-
цовый архитектурный комплекс в  Абха-
зии. М.: Наука, 1998.

Хрушкова 2002  — Хрушкова Л. Г. Раннехри-
стианские памятники Восточного При-
черноморья (IV–VII века). М.: Наука, 2002.

Хрушкова 2013а — Хрушкова Л. Г. Йозеф Стри-
говский и  Йозеф Вильперт в  России: 
идеи, дискуссии, сотрудничество  // Ви-
зантия в  контексте мировой культуры. 
Труды Гос. Эрмитажа. T. 69. СПб.: Изд-во 
Гос. Эрмитажа, 2013. С. 544–585.

Хрушкова 2013б  — Хрушкова Л. Г. Прасковья 
Сергеевна Уварова  — выдающийся ис-
следователь христианских памятников 
Кавказа  // Актуальные вопросы исто-
рии христианства на  Северном Кавка-
зе. Материалы 5 Международных Свято-
Игнатиевых чтений. Ставрополь, 14  мая 
2013  г.  / ред. игум. Алексия (Смирнова) 
и  др. Ставрополь: Издательский центр 
СтДС, 2013. С. 100–116.

Хрушкова 2015а  — Хрушкова Л. Г. Никодим 
Павлович Кондаков: новая моногра-
фия  // Византия в  контексте мировой 
культуры. Труды Гос. Эрмитажа. Т.  74. 
СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2015. С. 466–
487.

Хрушкова 2015б  — Хрушкова Л. Г. Рецен-
зия: Foletti I. Da Bisanzio alla Santa 
Russia. Nikodim Kondakov (1844–1925) 
e la nascita della storia dell’arte in Russia. 
Roma, 2011 // ВВ. 2015. Т. 74. C. 371–374.

Хрушкова 2015в  — Хрушкова Л. Г. Христи-
анская, церковная и  византийская ар-
хеология: историография XV  — нача-
ла XXI в.  // Введение в историю Церкви. 
Ч. 2. Обзор историографии по общей ис-
тории Церкви  / под ред. В. В.  Симонова. 
СПб.: Алетейя, 2015. С. 446–686. 

Хрушкова 2017а  — Хрушкова Л. Г. Два па-
мятника архитектуры в  Питиусе (Пи-
цунда) в  Абхазии (по материалам рас-
копок 2007–2009  гг.)  // Труды Гос. Эрми-
тажа. Т.  86. СПб.: Изд-во Гос. Эрмитажа, 
2017. С. 225–243.

Хрушкова 2017б  — Хрушкова Л. Г. Раннехри-
стианский комплекс в  Себастополисе 
в Абхазии: купольный октогон и базили-
ка  // Труды Гос. Эрмитажа. Т.  89. Изд-во 
Гос. Эрмитажа / ред. В. Н. Залесская и др. 
СПб., 2017. С. 190–222. 

Хрушкова 2017в — Хрушкова Л. Г. Распростра-
нение христианства в Колхиде: письмен-
ные источники и свидетельства памятни-
ков // Православие в истории и культуре 
Северного Кавказа: вопросы источни-
коведения и историографиии. Материа-
лы 7 Международных Свято-Игнатиев-
ских чтений. Ставрополь, 12  мая 2015  г. 
Вып. 1 / ред. Прот. М. Моздор и др. Став-
рополь: Издательский центр СтДС; Ди-
зайн-Студия Б, 2017. С. 126–173.

Хускивадзе 1984 — Хускивадзе Л. З. Средневе-
ковые перегородчатые эмали из  собра-
ния Государственного музея искусств 
Грузии. Тбилиси: Хеловнеба, 1984.

Чубинашвили 1918 — Чубинашвили Г. Н. Отчет 
Анийского музея древностей за 1916 г. // 
Анийские древности. Вып.  3. Пг., тип. 
А. Ф. Дресслера, 1918.

Чубинашвили 1915  — Чубинашвили Г. Н. Са-
орбисская церковь // Христианский Вос
ток. 1915. Т. 4 (2). С. 180–190.

Чубинашвили 1917 — Чубинашвили Г. Н. Цер-
ковь близ селения Болнис-Капанак-
чи // Христианский Восток. 1917. Т. 5 (3). 
С. 217–220.

Чубинашвили 1969 — Чубинашвили Г. Н. Цро-
ми. Из истории грузинской архитектуры 
первой трети VII в. Тбилиси: Наука, 1969. 

Шуази 1906–1907 — Шуази О. История архи-
тектуры. В 2 т. М.: Издание гр. П. С. Уваро-
вой, 1906–1907.

Foletti 2011  — Foletti I. Da Bisanzio alla Santa 
Russia. Nikodim Kondakov (1844–1925) 
e la nascita della Storia dell’arte in Russia. 
Roma: Vielle, 2011. P. 230–231. 

Foletti 2016  — Foletti I. The Russian View of a 
‘Peripheral’ Region. Nikodim Kondakov 
and the Southern Caucasus  // Convivium. 



96 Л. Г. Хрушкова

Supplementum  / eds. I. Foletti, E. Thunø. 
Turnhout: Brepols Publ., 2016. P. 21–34. 

Foletti 2017 — Foletti I.  From Byzantium to Holy 
Russia. Nikodim Kondakov (1844–1925) 
and the Invention of the Icon / Translated 
by S. Melker. Roma: Viella, 2017.

Foletti, Thunø 2016 — Foletti I. and Thunø E. The 
Artistic Cultures of the Medieval South 
Caucasus  // Convivium. Supplementum  / 
eds. I. Foletti, E. Thunø. Turnhout: Brepols 
Publ., 2016. 11–16.

Iamanidzé 2010  — Iamanidzé N. Les installa-
tions liturgiques sculptées des églises de 
Géorgie (VI–XIII siècles). Turnhout: Brepols, 
2010.

Iamanidzé 2016 — Iamanidzé N. Saints cavaliers. 
Culte et images en Géorgie aux IVe–XIe siè-
cles. Wiesbaden: Reichert Verlag, 2016.

Khroushkova 2006а  — Khroushkova L. G. Les 
monuments chrétiens de la côte orientale 
de la Mer Noire. Abkhazie. IVe–XIVe siècles. 
Turnhout: l’association pour l’Antiquité Tar-
dive, 2006.

Khrushkova 2006б  — Khrushkova L. Ma-
jestas Domini dans les programmes 
iconographiques des églises du Caucase, 
de l’Egypte, et de Cappadoce  // Cultural 
Heritage of Egypt and Christian Orient. 
Vol.  3. Ed. E. Kormysheva. Moscow: Insti-
tute of Oriental Studies Publ., 2006. P. 199–
216.

Khroushkova 2008  — Khroushkova L. G. Les 
dalles de chancel de Tsébélda en Ab-
khazie  // La sculpture byzantine. VIIe–XIIe 
siècles. Actes du colloque international 
d’Athènes, 6–8 septembre 2000. Athènes, 
2008. P. 577–587. 

Khrushkova 2011  — Khrushkova L. G. Geschich-
te der Christlichen Archäologie in Russland 
vom 18. bis ins 20. Jahrhundert (1. Folge) // 
Römische Quartalschrift. 2011. Bd. 106. 
S. 229–252. 

Khrushkova 2012а — Khrushkova L. G. Aleksej S. 
Uvarov // Personenlexikon zur Christlichen 
Archäologie… II. Bd. S. 1259–1264.

Khrushkova 2012б — Khrushkova L. G. Georgij D. 
Filimonov  // Personenlexikon zur Christli-
chen Archäologie… I. Bd. S. 497–499.

Khrushkova 2012в — Khrushkova L. G. Geschich-
te der Christlichen Archäologie in Russland 
vom 18. bis ins 20. Jahrhundert (2. Folge 

and 3. Folge)  // Römische Quartalschrift. 
2012. Bd. 107. S. 74–119, 202–248.

Khrushkova 2012г  — Khrushkova L. G. Jakov 
I. Smirnov  // Personenlexikon… 2. Bd. 
S. 1172–1173.

Khrushkova 2012д  — Khrushkova L. G. Nikodim 
P. Kondakov  // Personenlexikon… 2. Bd. 
S. 751–755.

Khrushkova 2012е  — Khrushkova L. G. Nikolaj 
V. Pokrovskij  // Personenlexikon… 2. Bd. 
S. 1030–1032.

Khrushkova 2013  — Khrushkova L. G. Geschich-
te der Christlichen Archäologie in Russland 
vom 18. bis ins 20. Jahrhundert (4. Folge) // 
Römische Quartalschrift. 2013. Bd.108. 
S. 254–287.

Khrushkova 2014  — Khrushkova L. G. Geschich-
te der Christlichen Archäologie in Russland 
vom 18. bis ins 20. Jahrhundert (5. Folge) // 
Römische Quartalschrift.. 2014. Bd. 109. 
S.134–165.

Khrushkova 2015а — Khrushkova L. G. Geschich-
te der Christlichen Archäologie in Russland 
vom 18. bis ins 20. Jahrhundert (6. Folge) // 
Römische Quartalschrift. 2015. Bd. 110. 
S. 117–135.

Khrushkova 2015б  — Khrushkova L. G. Josef 
Strzygowski, Joseph Wilpert and the Rus-
sian School of Byzantine Studies // Cahiers 
Archéologiques. T. 56. 2015. P. 173–189.

Khrushkova 2016 — Khrushkova L. G. Pityus en 
Abkhazie, centre épiscopal de l’époque 
constantinienne, et son développement 
(d’après les fouilles de 2007–2009)  // 
O. Brandt, V. Fiocchi Nicolai (eds.). Acta 
XVI Congressus internationalis archaeo-
logiae christianae. Romae (22–28.9.2013). 
Città del Vaticano 2016: Pontificio Istituto 
di Archeologia Cristiana. Pars II. P.  1641–
1661.

Kirsch 1934 — Kirsch G. P. Article review: Smirnov 
J., Tschubinaschwili G. Die Kirche in Zromi 
und ihr Mosaik. Tiflis, 1934 // Rivista di Ar-
cheologia Cristiana. 1934. XIII, 3–4. S. 170–
172.

Kleinbauer 1995  — Kleinbauer W. E. Nikodim 
Pavlovich Kondakov: The First Byzantine 
Art Historian in Russia  // Byzantine West, 
Latin West: Art-Historical Studies in Honor 
of Kurt WEitzmann. Eds. Chr. Moss, K. Kie
fer. Princeton, New Jersey: Department of 



97Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Art and Archaeology, Princeton University, 
1995. P. 637–642.

Krautheimer 1975 — Krautheimer R. Early Chris-
tian and Byzantine Architecture. Harmond-
sworth; Baltimore: Penguin Books Ltd, 
1975.

[La] Comtesse Ouvaroff 1904  — [La] Comt-
esse Ouvaroff. Aperçu sommaire du dével-
oppement des sciences archéologiques en 
Russie // Recueil de Mémoires publié par la 
Société des antiquaires de France à l’occasion 
de son Centenaire. Paris: Société nationale 
des Antiquaires de France, 1904. Р. 1–11. 

Millet 1916  — Millet G. L’école grecque dans 
l’architecture byzantine. Paris: Ernest Le
boux, 1916.

Museum Caucasicum 1899–1912  — Die Sam-
mlungen des Kaukasischen Museums 
(Kollektsii Kavkazskogo muzeia). Vols. 1–6. 
Ed. G. Radde. Tiflis: Kanzelei des Lande-
schefs, 1899–1912.

Personenlexikon 2012  — Personenlexikon zur 
Christlichen Archäologie. I–II Bde.  / Hrsg. 
S. Heid, M. Dennert. Regensburg: Schnell & 
Steiner, 2012. 

Smirnov 1934 — Smirnov J. Das Mozaik // Geor-
gische Baukunst. Band 2: Die Kirche in Zro-
mi und ihr Mosaik. Tiflis: Verlag des Muse-
ums der Bildenden Künste “Metechi”, 1934. 
S. 91–123.

Strzygowski 1918 — Strzygowski J. Die Baukunst 
der Armenier und Europa. Bd. 2. Wien: 
A. Schroll & Co., G.m.b.H., 1918. 

Tschubinaschwili 1922а  — Tschubinaschwili G. 
Die christliche Kunst im Kaukasus und ihr 
Verhaltnis zur allgemeinen Kunstgeschich-
te (Eine kritische Würdigung von Josef 
Strzygowski “Die Baukunst Armenier und 
Europa”)  // Monatshefte für Kunstwissen-
schaft. 1922. №. 7–9. S. 217–237. 

Tschubinaschwili 1922б  — Tschubinaschwili G. 
Jakob Smirnow (1869–1918) // Bulletin de 
l’Université de Tiflis. 1922. № 2. S. 176–196. 

Virchow 1882  — Virchow R. Der archäologiche 
Kongress in Tiflis // Zeitschrift für Ethnolo-
gie. 1882. Bd. 14. S. 73–111.

Walter 2003 — Walter Chr. The warriors saints in 
Byzantine art and tradition. Aldershot: Ash-
gate, 2003.

Zäh 2012а — Zäh A. Josef R. Th. Strzygowski // 
Personenlexikon zur Christlichen Archäo

logie. Bd. 2 / Hrsg. S. Heid, M. Dennert. Re-
gensburg: Schnell & Steiner, 2012. S. 1200–
1205.

Zäh 2012б — Zäh A. Josef Strzygowski als Initia-
tor der christlich-kunsthistorischen Orient-
forschung und Visionär der Kunstwissen-
schaft  // Römische Quartalschrift. 2012. 
Bd. 107. S. 249–292.

REFERENCES
Ainalov D. V.  Nekotorye khristianskie pamiatni-

ki Kavkaza (Some Christian monuments of 
the Caucasus). Arkheologicheskie izvestiia 
i zametki (Archaeological News and Notes), 
1895, no. 7–8, pp. 233–243 (in Russian).

Anuchin D. N.  Grafinia Praskov’ia Sergeevna 
Uvarova v ee sluzhenii nauke o drevnosti-
akh na postu predsedatelia Imperatorsko
go Moskovskogo Arkheologicheskogo Ob-
shchestva (Countess Praskovya Sergeevna 
Uvarova in her service to the science of an-
tiquities as chairman of the Imperial Mos-
cow Archaeological Society). Sbornik statei 
v chest’ grafini P. S. Uvarovoi. 1885–1915 
(Collection of articles in honor of Countess 
P. S. Uvarova). Moscow, 1916, pp. XI–XXIV 
(in Russian).

Bakradze D. Z. Kavkaz v drevnikh pamiatnikakh 
khristianstva (Caucasus in the ancient mon-
uments of Christianity). Zapiski Obshchest-
va liubitelei kavkazskoi arkheologii (Notes of 
the Society of amateurs of Caucasian archeo
logy), vol. 1, ed. A. Berge. Tiflis, 1875, pp. 19–
168 (in Russian).

Berge A. P.  Zapiska ob arkheologii Kavkaza 
(A note on the archeology of the Caucasus). 
Trudy 2 arkheologicheskogo s”ezda v Sankt-
Peterburge (Proceedings of the 2nd Archaeo-
logical Congress in St. Petersburg). St. Peters-
burg: Moskovskoe arkheologicheskoe ob-
shchestvo Publ, 1876 (in Russian). 

Beridze V. Arkhitektura Tao-Klardzheti (Architec-
ture of Tao-Klarjeti). Tbilisi, 1981 (in Russian).

Gorozhanina M. Iu. Izuchenie istorii Pravo-
slavnoi Tserkvi na Severnom Kavkaze: os-
novnye etapy i ikh spetsifika (A study of 
the history of the Orthodox Church in the 
North Caucasus: the main stages and their 
specificity). Problemy i perspektivy issledo-
vaniia tserkovnoi istorii Severnogo Kavkaza 
(Problems and prospects for the study of the 



98 Л. Г. Хрушкова

church history of the North Caucasus), vol. 2. 
Stavropol, 2012, pp. 88–104 (in Russian).

Drevnosti. Pribavleniia (Antiquities. Additions). 
Trudy Imperatorskogo Moskovskogo arkheo-
logicheskogo obshchestva (Proceedings of 
the Imperial Moscow Archaeological Soci-
ety), 1881, vol. VIII–IX (in Russian). 

Zalesskaia V. N., Piatnitskii Iu. A. O retsenzii kak 
nauchnom zhanre… (About the review as a 
scientific genre…). The State Hermitage Pro-
ceedings, vol. 89. St. Petersburg: The State 
Hermitage Publ., 2017, pp. 507–510 (in Rus-
sian).

Ilovaiskii D. Vserossiiskie arkheologicheskie 
s”ezdy (All-Russian archaeological con-
gresses). Sbornik statei v chest’ grafini 
P. S.  Uvarovoi. 1885–1915 (Collection of ar-
ticles in honor of Countess P. S. Uvarova. 
1885–1915). Moscow, 1916, pp. 1–4 (in 
Russian).

Imperatorskaia arkheologicheskaia komissiia 
(1859–1917): K 150-letiyu so dnia osnova-
niia. U istokov otechestvennoi arkheologii i 
okhrany kul’turnogo naslediia (The Imperi-
al Archaeological Commission (1859–1917): 
To the 150th Anniversary of Foundation. At 
the Source of the National Archaeology and 
Preservation of the Cultural Heritage). Eds. 
E. N.  Nosov and A. E.  Musin. Sankt-Peters-
burg: Dmitriy Bulanin Publ., 2009 (in Rus-
sian).

Kazarian A. Yu. Tserkovnaia arkhitektura stran Za-
kavkazia VII veka: formirovanie I razvitie tra-
ditsii (Church architecture of the 7th century in 
Transcaucasian countries: Formation and de-
velopment of the tradition), vol. 1. Moscow: 
Lokus Standi Publ., 2012 (in Russian).

Kazarian A. Yu. Aniiskii arkheologicheskii in-
stitute. Diapazon deiatelnosti I osnovy 
dostizheniia uspekha (Ani archaeologi-
cal institute. Range of activity and what 
achieving headway is based on). QHWA, 
2016, vol. 7(2), pp. 9–27 (in Russian).

Kondakov N. P. Drevniaia arkhitektura Gruzii (An-
cient Architecture of Georgia). Trudy Impe
ratorskogo Moskovskogo arkheologichesk-
ogo obshchestva (Proceedings of the Impe-
rial Moscow Archaeological Society), 1876, 
vol. VI, no. 3, pp. 211–268 (in Russian).

Kondakov N. P.  Doklad o vostochno-palestino-
siriiskom proiskhozhdenii vizantiiskogo 

iskusstva (Report on the Eastern-Palesti
nian-Syrian origin of Byzantine art). Soob-
shcheniia Imperatorskogo Pravoslavnogo 
Palestinskogo Obshchestva (Reports of the 
Imperial Orthodox Palestine Society), 1892, 
vol. 3, no. 2, pp. 144–160 (in Russian).

Kondakov N. P. O nauchnykh zadachakh istorii 
drevnerusskogo iskusstva (On the scientific 
problems of the history of Old Russian art). 
Pamiatniki drevnei pis’mennosti i iskusst-
va (Monuments of ancient writing and art), 
1899, vol. 132, pp. 1–47 (in Russian). 

Kondakov N. P. Arkheologicheskoe puteshest-
vie po Sirii i Palestine (Archaeological tour 
of Syria and Palestine). St. Petersburg: 
Izdatel’stvo Imperatorskoi Akademii Nauk 
Publ., 1904 (in Russian). 

Kondakov N. P. Opis’ pamiatnikov drevnosti v 
nekotorykh khramakh i monastyriakh Gruzii, 
sostavlennaia po vysochaishemu poveleniiu 
(Inventory of ancient monuments in some 
churches and monasteries of Georgia, com-
piled according to the highest order). St. Pe-
tersburg, 1890 (in Russian).

Kyzlasova I. L. Akademik N. P. Kondakov: poiski 
i sversheniia (Academician N. P. Kondakov: 
searches and accomplishments). St. Peters-
burg: Aleteiia Publ., 2018 (in Russian). 

Kyzlasova I. L. Istoriia otechestvennoi nauki 
ob iskusstve Vizantii I Drevnei Rusi. 1920–
1930 gody. Po materialam arkhivov (History 
of national science on the art of Byzantium 
and Old Russia). Moscow: Academy of Min-
ing Sciences Publ., 2000 (in Russian).

Lazarev V. N. Istoriia vizantiiskoi zhivopisi (History 
of Byzantine Art), vol. 1. Moscow: Iskusstvo 
Publ., 1947 (in Russian).

Lomtatidze G. E. S. Takaishvili. Sovetskaia Arkhe-
ologiia (Soviet Archeology), 1964, no. 3, 
pp. 165–169 (in Russian).

Malakhov S. N.  Nekotorye voprosy tserkovnoi 
arkheologii Severnogo Kavkaza (Some 
Questions of Church Archeology of the 
North Caucasus). Problemy i perspektivy 
issledovaniia tserkovnoi istorii Severnogo 
Kavkaza (Problems and Perspectives of the 
Study of Church History of the North Cauca-
sus), vol. 2. Stavropol, 2012, pp. 193–210 (in 
Russian).

Marr N. Ia. Ereruikskaia bazilika, armianskii 
khram 5–6 vekakh (Yereruyk basilica, Ar-



99Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

menian temple of the 5–6 centuries). Za-
piski Vostochnogo otdeleniia Rossiiskogo 
arkheologicheskogo obshchestva (Notes of 
the Eastern Branch of the Russian Archae-
ological Society), 1907, vol. 18, 1 (in Rus-
sian).

Marr N. Ia. Novye arkheologicheskie dannye o 
postroikakh tipa Ereruikskoi baziliki (New 
archaeological data on buildings like the 
Yereruyks basilica). Zapiski Vostochnogo 
otdeleniia Rossiiskogo arkheologicheskogo 
obshchestva (Notes of the Eastern Branch of 
the Russian Archaeological Society), 1908, 
vol. 19 (in Russian).

Marr N. Ia. Po povodu rabot arkhitektora T. Tora-
maniana “O drevneishikh formakh Echmi-
adzinskogo khrama” (About the works of 
the architect T. Toramanyan “On the most 
ancient forms of the Etchmiadzin church”). 
Zapiski Vostochnogo otdeleniia Rossiiskogo 
arkheologicheskogo obshchestva (Notes of 
the Eastern Branch of the Russian Archaeo-
logical Society), 1909, vol. 19 (in Russian).

Marr N. Ia. Dnevnik poezdki v Shavshetiiu i 
Klardzhetiiu (Diary of a trip to Shavshetia 
and Klarjeti). Teksty i razyskaniia po armia-
no-gruzinskoi filologii (Texts and research on 
Armenian-Georgian philology), 1911, vol. VII 
(in Russian).

Marr N. Ia. O datirovke ktitorskoi nadpisi khra-
ma v Tekore (On the dating of the signature 
inscription in Tekor). Khristianskii Vostok 
(Christian East), 1914, vol. 3/1, pp. 56–71 (in 
Russian).

Marr N. Ia. Izbrannye trudy (Selected works), vols. 
1–5. Moscow–Leningrad, 1933–1937 (in 
Russian).

Marr N. Ia. Ani. Knizhnaia istoriia goroda i raskop-
ki na meste gorodishcha (Ani. Book history of 
the city and excavations on the site of the an-
cient settlement). Moscow; Leningrad, 1934 
(in Russian).

Marr N. Ia. Kavkazskii kul’turnyi mir i Armeniia 
(Caucasus cultural world and Armenia). Ere-
van, 1995 (in Russian). 

Marr N. Ia., Smirnov A. Ia. Vishapy. Trudy Gosu-
darstvennoi akademii material’noi kul’tury 
(Proceedings of the State Academy of Mate-
rial Culture), 1931, vol. 1 (in Russian).

Matsa I. Maks Dvorzhak i istoriia feodal’nogo 
iskusstva (Max Dvořák and the histo-

ry of feudal art). Ocherki po iskusstvu 
srednevekov’ia (Essays on the art of the Mid-
dle Ages). M. Dvořák. Leningrad: Ogiz  — 
Izogiz Publ., 1934, pp. 5–33 (in Russian).

Medvedeva M. V. et al. Ocherk istorii deiatel’nosti 
Imperatorskoi Arkheologicheskoi Komis-
siia v 1859–1917 godov (An outline of the 
history of the activities of the Imperial Ar-
chaeological Commission in 1859–1917). 
Imperatorskaia Arkheologicheskaia Komissi-
ia (1859–1917) (The Imperial Archaeological 
Commission (1859–1917)), ed. A. E.  Musin, 
V. V.  Nosov. St. Petersburg: Dmitrii Bulanin 
Publ., 2009, pp. 21–247 (in Russian).

Pavlinov A. M.  Ekspeditsiia na Kavkaz 1888 
goda. Putevye zametki (Expedition to the 
Caucasus in 1888. Travel notes). Materi-
aly po arkheologii Kavkaza (Materials on 
the archeology of the Caucasus), vol. 3, ed. 
P. S.  Uvarova. Мoscow: tipografiia A. I.  Ma-
montova i K° Publ., 1893, pp. 1–91 (in Rus-
sian).

Perfil’eva L. A.  Al’bom risunkov khudozhnika i 
arkheologa D. M. Strukova kak istoricheskii 
istochnik dlia izucheniia khristianskikh 
drevnostei Severnogo Kavkaza (Album of 
drawings of the artist and archaeologist 
D. M. Strukov as a historical source for the 
study of the Christian antiquities of the 
North Caucasus). Aktual’nye voprosy isto-
rii khristianstva na Severnom Kavkaze (Ac-
tual questions of the history of Christianity 
in the North Caucasus), eds. A. Smirnova et 
al. Stavropol: Izdatel’skii tsentr StDS Publ., 
2013, pp. 82–88 (in Russian).

Pokrovskii N. V.  Arkheologicheskie redkos-
ti Gelatskogo monastyria (Archaeological 
rarities of the Gelati Monastery). Khristian-
skoe chtenie (Christian reading), 1882, vol. 1, 
pp. 467–486 (in Russian).

Pokrovskii N. V. Miniatiury Evangeliia Gelatskogo 
monastyria (Miniatures of the Gospel of the 
Gelati Monastery). St. Petersburg, 1887 (in 
Russian).

Programma dlia issledovaniia drevnostei Kavka-
za, sostavlennaia Imperatorskim Moskovs-
kim Arkheologicheskim Obshchestvom 
(The program for the study of the antiqui-
ties of the Caucasus, compiled by the Impe-
rial Moscow Archaeological Society). Mos-
cow, 1889 (in Russian).



100 Л. Г. Хрушкова

Piatnitskii Iu. A. Dragotsennyi pereplet chet-
veroevangeliia iz Vardzii (The precious 
binding of the Four Hierarchs from Vard-
zia). Vizantiia v kontekste mirovoi kul’tury 
(Byzantium in the context of world culture). 
The State Hermitage Proceedings, vol. 74. 
St. Petersburg: The State Hermitage Publ., 
2015, pp. 133–179 (in Russian).

Rempel L. I.  Vel’flin i liberal’no-burzhuaznaia 
formal’no-ob”ektivistskaia nauka (Wölfflin 
and the liberal-bourgeois formal-objectivist 
science). Iskusstvo Italii i Germanii epokhi Re-
nessansa (The art of Italy and Germany of the 
Renaissance). H. Wölfflin. Leningrad: Ogiz — 
Izogiz Publ., 1934, pp. 5–53 (in Russian). 

Romanov K. K. Razvaliny khrama rimskogo tipa 
v Bash-Garni (The ruins of a Roman temple 
in Bash-Garni). Izvestiia Gosudarstvennoi 
Akademii material’noi kul’tury (News of the 
State Academy of Material Culture), 1934, 
vol. 100, pp. 635–654 (in Russian). 

Sbornik statei v chest’ grafini P. S. Uvarovoi (Collec-
tion of articles in honor of Countess P. S. Uva-
rova). 1885–1915. Moscow, 1916 (in Russian).

Svetlova E. Iu., Tunkina I. V., A. P.  Berzhe 
(A. P. Berge). Russkoe Arkheologicheskoe Ob-
shchestvo za 30 let svoego sushchestvova-
niia. 1897–1921. Istoricheskii ocherk (Rus-
sian Archaeological Society for 30 years of 
its existence. 1897-1921. Historical essay), 
ed. I. V. Tunkina. Moscow: Indrik Publ., 2017, 
pp. 210–211 (in Russian).

Smirnov Ia. A. Akhalgoriiskii klad (The Akhalgori 
treasure). Tiflis, 1934 (in Russian).

Smirnov Ia. A. Tsromskaia mozaika. Posmertnoe 
izdanie (Tsromskaya mosaic. Posthumous 
edition). Tiflis, 1935 (in Russian).

Stegantseva V. Ia., Rysin M. B.  Imperatorskaia 
Arkheologicheskaia Komissiia i issledova-
niia pamiatnikov Kavkaza i Predkavkaz’ia 
(The Imperial Archaeological Commis-
sion and studies of the monuments of the 
Caucasus and Ciscaucasia). Imperatorskaia 
Arkheologicheskaia Komissiia (1859–1917) 
(The Imperial Archaeological Commission 
(1859–1917)), ed. A. E.  Musin, V. V.  Nosov. 
St. Petersburg: Dmitrii Bulanin Publ., 2009, 
pp. 661–683 (in Russian).

Tolstoi I. I., Kondakov N. P.  Russkie drevnosti v 
pamiatnikakh iskusstva (Russian antiqui-
ties in the monuments of art). Khristianskie 

drevnosti Kryma, Kavkaza i Kieva (Christian 
antiquities of the Crimea, the Caucasus and 
Kiev), 1891, vol. IV (in Russian).

Takaishvili E. Khristianskie pamiatniki. Ekskursiia 
1902 goda (Christian monuments. Excur-
sion, 1902). Materialy po arkheologii Kavka-
za (Materials on the archeology of the Cauca-
sus), vol. 12, ed. P. S. Uvarova. Мoscow: tipo-
grafiia A. I. Mamontova i K° Publ., 1909, pp. 
1–117 (in Russian).

Takaishvili E. Arkheologicheskie ekskursii, razys-
kaniia i zametki (Archaeological excursions, 
searches and notes), vols. 1–5. Tiflis, 1905–
1915 (in Russian).

Takaishvili E. Arkheologicheskaia ekspeditsiia v 
Kola-Oltisi i Changly (Archaeological expedi-
tion to Cola Oltisi and Changly). Paris, 1938 
(in Georgian). 

Takaishvili E. Arkheologicheskaia ekspeditsiia 
1917-go goda v Iuzhnye provintsii Gruzii (Ar-
chaeological expedition of 1917 to the South-
ern provinces of Georgia). Tbilisi: Izdatel’stvo 
Akademii nauk Gruzinskoi SSR Publ., 1952 
(in Russian).

Uvarov A. S. O deiatel’nosti, predstoiashchei 
Moskovskomu Arkheologicheskomu Ob-
shchestvu. Vstupitel’naia rech’ (On the ac-
tivities ahead of the Moscow Archaeolog-
ical Society. Opening speech). Drevnos-
ti. Trudy MAO (Antiquities. Proceedings of 
the Moscow Archaeological Society), 1865, 
vol. 1, no. 1, pp. I–IV (in Russian).

Uvarova P. S.  Predislovie (Introduction). Trudy 
5-go arkheologicheskogo s”ezda v Tiflise, 
1881 (Proceedings of the 5th archaeologi-
cal congress in Tiflis, 1881), ed. P. S. Uvarova. 
Moscow: tipografiia A. I.  Mamontova i K° 
Publ., 1887 (in Russian).

Uvarova P. S. Predislovie (Introduction). Kavkaz. 
Putevye zametki (Caucasus. Travel notes), 
part. 1. Moscow: tipografiia A. I. Mamonto-
va i K° Publ., 1887 (in Russian).

Uvarova P. S. Gubernskie ili oblastnye muzei (Pro-
vincial or regional museums). Moscow, 1888 
(in Russian).

Uvarova P. S.  Abkhaziia, Adzhariia, Shavsheti-
ia, Poskhovskii uchastok (Abkhazia, Aja-
ria, Shavshetia, Poskhovsky region). Pute-
vye zametki (Travel notes), part. 2. Moscow: 
tipografiia A. I. Mamontova i K° Publ., 1891 
(in Russian).



101Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Uvarova P. S.  Khristianskie pamiatniki (Chris-
tian monuments). Materialy po arkheologii 
Kavkaza (Materials on the archeology of the 
Caucasus), vol. 4, ed. P. S. Uvarova. Мoscow: 
tipografiia A. I. Mamontova i K° Publ., 1894 
(in Russian).

Uvarova P. S.  Mogil’niki Severnogo Kavkaza 
grafini Uvarovoi (Graveyards of the North 
Caucasus excavated by countess Uvaro-
va). Materialy po arkheologii Kavkaza (Ma-
terials on the archeology of the Caucasus), 
vol. 8, ed. P. S. Uvarova. Мoscow: tipografi-
ia A. I. Mamontova i K° Publ., 1900 (in Rus-
sian).

Uvarova P. S. Kollektsii Kavkazskogo muzeia (Col-
lections of the Caucasian Museum). Vol.  5: 
Arkheologiia (Archeology). Tiflis, 1902 (in 
Russian).

Uvarova P. S.  Predislovie (Introduction). Poezd
ka v Pshaviiu, Khevsuretiiu i Svanetiiu (Trip 
to Pshavia, Khevsureti and Svaneti). Mate-
rialy po arkheologii Kavkaza (Materials on 
the archeology of the Caucasus), vol. 10, ed. 
P. S.  Uvarova. Мoscow: tipografiia A. I.  Ma-
montova i K° Publ., 1904 (in Russian).

Uvarova P. S. Racha, Goriiskii uezd, gory Osetii, 
Pshaviia, Khevsuretiia i Svanetiia (Racha, 
Gori county, mountains of Ossetia, Psha-
via, Khevsuretiya and Svanetia). Putevye 
zametki (Travel notes), part. 3. Moscow: 
tipografiia A. I. Mamontova i K° Publ., 1904 
(in Russian).

Uvarova P. S.  Byloe. Davno proshedshie 
schastlivye dni (Past. Long past happy 
days). Trudy Gosudarstvennogo Istoriches
kogo muzeia (Proceedings of the State His-
torical Museum), vol. 144, ed. N. B. Strizho-
va. Moscow: the State Historical Museum 
Publ., 2005 (in Russian).

Materialy po arkheologii Kavkaza (Materials on 
the archeology of the Caucasus), vol. 13, eds. 
P. S. Uvarova and Kh. I. Kuchuk-Ioanesov. 
Мoscow: tipografiia A. I.  Mamontova i K° 
Publ., 1916 (in Russian).

Filimonov G. D. Svanetiia v arkheologicheskom 
otnoshenii (Svaneti in archaeological terms). 
Moscow, 1876 (in Russian).

Khrushkova L. G. Skul‘ptura rannesredneveko-
voi Abkhazii. 5–10 veka (Sculpture of early 
medieval Abkhazia. 5–10 centuries). Tbilisi: 
Metsniereba Publ., 1980 (in Russian).

Khrushkova L. G. Lykhny. Dvortsovyi arkhitek-
turnyi kompleks v Abkhazii (Lykhny. Palace 
architectural complex in Abkhazia). Mos-
cow: Nauka Publ., 1998 (in Russian).

Khrushkova L. G. Rannekhristianskie pamiatni-
ki Vostochnogo Prichernomor‘ia (4–7 veka) 
(Early Christian monuments of the Eastern 
Black Sea region (4–7 centuries)). Moscow: 
Nauka Publ., 2002 (in Russian).

Khrushkova L. G. Iozef Strigovskii i Iozef Vil’pert 
v Rossii: idei, diskussii, sotrudnichestvo (Jo-
sef Strzygowski and Joseph Wilpert in Rus-
sia: ideas, discussions, cooperation). Vizan-
tiia v kontekste mirovoi kul’tury (Byzantium 
in the context of world culture). The State 
Hermitage Proceedings, vol. 69. St. Peters-
burg: The State Hermitage Publ., 2013, pp. 
544–585 (in Russian).

Khrushkova L. G.  Praskov’ia Sergeevna Uvaro-
va  — vydaiushchiisia issledovatel’ khris-
tianskikh pamiatnikov Kavkaza (Praskovya 
Sergeevna Uvarova  — an outstanding re-
searcher of Christian monuments of the 
Caucasus). Aktual’nye voprosy istorii khris-
tianstva na Severnom Kavkaze (Actual ques-
tions of the history of Christianity in the North 
Caucasus), ed. A. Smirnov et al. Stavropol: 
Izdatel’skii tsentr StDS Publ., 2013, pp. 100–
116 (in Russian).

Khrushkova L. G. Nikodim Pavlovich Kondakov: 
novaia monografiia (Nikodim Pavlovich 
Kondakov: a new monograph). Vizantiia v 
kontekste mirovoi kul‘tury (Byzantium in the 
context of world culture). The State Hermit-
age Proceedings, vol. 74. St. Petersburg: The 
State Hermitage Publ., 2015, pp. 466–487 
(in Russian).

Khrushkova L. G.  Review: Foletti I. Da Bisan-
zio alla Santa Russia. Nikodim Konda-
kov (1844–1925) e la nascita della storia 
dell’arte in Russia. Roma, 2011. ВВ, 2015, 
vol. 74, pp. 371–374 (in Russian).

Khrushkova L. G. Khristianskaia, tserkovnaia i vi-
zantiiskaia arkheologiia: istoriografiia 15 — 
nachala 21 veka (Christian, church and Byz-
antine archeology: historiography of the 
15 — beginning of the 21 century). Vvede-
nie v istoriiu Tserkvi. Chast’ 2. Obzor istorio-
grafii po obshchei istorii Tserkvi (Introduction 
to the history of the Church. Part 2. A review 
of historiography on the general history of 



102 Л. Г. Хрушкова

the Church). St. Petersburg: Aleteiia Publ., 
2015, pp. 446–686 (in Russian). 

Khrushkova L. G. Dva pamiatnika arkhitektury 
v Pitiuse (Pitsunda) v Abkhazii (po materi-
alam raskopok 2007–2009 godov) (Two ar-
chitectural monuments in Bichvinta (Pit-
sunda) in Abkhazia (based on excavations 
in 2007-2009)). The State Hermitage Pro-
ceedings, vol. 86. St. Petersburg: The State 
Hermitage Publ., 2017, pp. 225–243 (in Rus-
sian).

Khrushkova L. G.  Rannekhristianskii kompleks 
v Sebastopolise v Abkhazii: kupol‘nyi ok-
togon i bazilika (Early Christian complex 
in Sebastopolis in Abkhazia: dome octon 
and basilica). The State Hermitage Proceed-
ings, vol. 89, ed. V. N. Zalesskaia et al. St. Pe-
tersburg: The State Hermitage Publ., 2017, 
pp. 190–222 (in Russian). 

Khrushkova L. G.  Rasprostranenie khristianstva 
v Kolkhide: pis‘mennye istochniki i svide-
tel‘stva pamiatnikov (Distribution of Chri-
stianity in Colchis: written sources and evi-
dence of monuments). Pravoslavie v istorii i 
kul’ture Severnogo Kavkaza: voprosy istoch-
nikovedeniia i istoriografii (Orthodoxy in the 
history and culture of the North Caucasus: 
issues of source study and historiography), 
vol. 1, ed. M. Mozdor et al. Stavropol: Izda-
tel’skii tsentr StDS Publ.; Dizain-Studiia B 
Publ., 2017, pp. 126–173 (in Russian).

Huskivadze L. Z. Medieval Cloisonné Enamels at 
Georgian State Museum of Fine Art. Tbilisi: 
Helovneba Publ., 1984 (in Russian, Geor-
gian, English).

Tschubinaschwili G. Otchet Aniiskogo muzeia 
drevnostei za 1916 god (Report of the Ani 
Museum of Antiquities for 1916). Aniiskie 
drevnosti (Antiquities of Ani), vol. 3. Petro-
grad: tipografiia A. F. Dresslera Publ., 1918 
(in Russian).

Tschubinaschwili G. Saorbisskaia tserkov’ (Saor-
bis Church). Khristianskii Vostok (Christian 
East), 1915, vol. 4 (2), pp. 180–190.

Tschubinaschwili G. Tserkov‘ bliz seleniia Bolnis-
Kapanakchi (Church near the village of Bol-
nis-Kapanakchi). Khristianskii Vostok (Chris-
tian East), 1917, vol. 5 (3), pp. 217–220 (in 
Russian). 

Tschubinaschwili G. Tsromi. Iz istorii gruzins-
koi arkhitektury pervoi treti 7 veka (Cromy. 

From the history of Georgian architecture of 
the first third of the 7 century). Tbilisi: Nauka 
Publ., 1969 (in Russian).

Choisy A. Histoire de l’architecture. 2 vols. Mos-
cow: Izdanie grafini P. S.  Uvarovoi Publ., 
1906–1907.

Foletti I. Da Bisanzio alla Santa Russia. Nikodim 
Kondakov (1844–1925) e la nascita della 
Storia dell’arte in Russia. Roma: Vielle Publ., 
2011, pp. 230–231. 

Foletti I. The Russian View of a ‘Peripheral’ Re-
gion. Nikodim Kondakov and the Southern 
Caucasus. Convivium. Supplementum, eds. 
I. Foletti, E. Thunø. Turnhout: Brepols Publ., 
2016, pp. 21–34. 

Foletti I.  From Byzantium to Holy Russia. Nikodim 
Kondakov (1844–1925) and the Invention of 
the Icon. Ed. S. Melker. Roma: Viella Publ., 
2017.

Foletti I. and Thunø E. The Artistic Cultures of 
the Medieval South Caucasus. Convivium. 
Supplementum, eds. I. Foletti, E. Thunø. 
Turnhout: Brepols Publ., 2016, pр. 11–16.

Iamanidzé N. Les installations liturgiques sculp-
tées des églises de Géorgie (VI–XIII siècles). 
Turnhout: Brepols, 2010.

Iamanidzé N. Saints cavaliers. Culte et images 
en Géorgie aux IVe–XIe siècles. Wiesbaden: 
Reichert Verlag Publ., 2016.

Khroushkova L. G. Les monuments chrétiens de la 
côte orientale de la Mer Noire. Abkhazie. IVe–
XIVe siècles. Turnhout: l’association pour 
l’Antiquité Tardive Publ., 2006.

Khrushkova L. Majestas Domini dans les pro-
grammes iconographiques des églises du 
Caucase, de l’Egypte, et de Cappadoce. Cul-
tural Heritage of Egypt and Christian Orient, 
vol. 3, ed. E. Kormysheva. Moscow: Institute 
of Oriental Studies Publ., 2006, pp. 199–
216. 

Khroushkova L. G.  Les dalles de chancel de 
Tsébélda en Abkhazie. La sculpture byzan-
tine. VIIe–XIIe siècles. Actes du colloque in-
ternational d’Athènes, 6–8 septembre 2000. 
Athènes, 2008. P. 577–587. 

Khrushkova L. G.  Geschichte der Christlichen 
Archäologie in Russland vom 18. bis ins 
20. Jahrhundert (1. Folge). Römische Quar-
talschrift, 2011, vol. 106, pp. 229–252. 

Khrushkova L. G.  Aleksej S. Uvarov. Personen-
lexikon… vol. 2, 2012, pp. 1259–1264.



103Изучение христианских памятников Кавказа и современные дискуссии

Khrushkova L. G. Georgij D. Filimonov. Personen-
lexikon … vol. 1, 2012, pp. 497–499.

Khrushkova L. G.  Geschichte der Christlichen 
Archäologie in Russland vom 18. bis ins 
20. Jahrhundert (2. Folge and 3. Folge). 
Römische Quartalschrift, 2012, vol. 107, 
pp. 74–119, 202–248.

Khrushkova L. G.  Jakov I. Smirnov. Personen-
lexikon…, vol. 2, 2012, pp. 1172–1173.

Khrushkova L. G.  Nikodim P. Kondakov. Per-
sonenlexikon…, vol. 2, 2012, pp. 751–755.

Khrushkova L. G. Nikolaj V. Pokrovskij. Personen-
lexikon…, vol. 2, 2012, pp. 1030–1032.

Khrushkova L. G.  Geschichte der Christlichen 
Archäologie in Russland vom 18. bis ins 
20. Jahrhundert (4. Folge). Römische Quar-
talschrift, 2013, vol. 108, pp. 254–287.

Khrushkova L. G.  Geschichte der Christlichen 
Archäologie in Russland vom 18. bis ins 
20. Jahrhundert (5. Folge). Römische Quar-
talschrift, 2014, vol. 109, pp.134–165.

Khrushkova L. G.  Geschichte der Christlichen 
Archäologie in Russland vom 18. bis ins 
20. Jahrhundert (6. Folge). Römische Quar-
talschrift, 2015, vol. 110, pp. 117–135.

Khrushkova L. G.  Josef Strzygowski, Joseph 
Wilpert and the Russian School of Byzan-
tine Studies. Cahiers Archéologiques, 2015, 
vol. 56, pp. 173–189.

Khrushkova L. G.  Pityus en Abkhazie, centre 
épiscopal de l’époque constantinienne, et 
son développement (d’après les fouilles de 
2007–2009). Acta XVI Congressus internatio-
nalis archaeologiae christianae. Romae (22–
28.9.2013), pars II, eds. O. Brandt, V. Fiocchi 
Nicolai. Città del Vaticano: Pontificio Istitu-
to di Archeologia Cristiana, 2016, pp. 1641–
1661.

Kirsch G. P.  Article review: Smirnov J., Tschubi-
naschwili G. Die Kirche in Zromi und ihr 
Mosaik. Tiflis, 1934. Rivista di Archeologia 
Cristiana, 1934, vol. XIII, 3–4, pp. 170–172.

Kleinbauer W. E.  Nikodim Pavlovich Kondakov: 
The First Byzantine Art Historian in Rus-
sia. Byzantine East, Latin West: Art-Histori-
cal Studies in Honor of Kurt Weitzmann, eds. 
Chr. Moss, K. Kiefer. Princeton, New Jersey: 
Department of Art and Archaeology, Prin
ceton University Publ., 1995, pp. 637–642.

Krautheimer R. Early Christian and Byzantine 
Architecture. Harmondsworth; Baltimore: 
Penguin Books Ltd Publ., 1975.

[La] Comtesse Ouvaroff. Aperçu sommaire 
du développement des sciences ar-
chéologiques en Russie. Recueil de Mé-
moires publié par la Société des antiquaires 
de France à l’occasion de son Centenaire. 
Paris: Société nationale des Antiquaires de 
France Publ., 1904. Р. 1–11.

Millet G. L’école grecque dans l’architecture byz-
antine. Paris: Ernest Leboux Publ., 1916.

Die Sammlungen des Kaukasischen Museums 
(Kollektsii Kavkazskogo muzeia), vols. 1–6, 
ed. G. Radde. Tiflis: Kanzelei des Lande-
schefs Publ., 1899–1912.

Personenlexikon zur Christlichen Archäologie, 
1–2 vols, eds. S. Heid, M. Dennert. Regens-
burg: Schnell & Steiner Publ., 2012.

Smirnov J. Das Mozaik. Georgische Baukunst. 
Vol.  2: Die Kirche in Zromi und ihr Mosaik. 
Tiflis: Verlag des Museums der Bildenden 
Künste “Metechi” Publ., 1934, pp. 91–123.

Strzygowski J. Die Baukunst der Armenier und Eu-
ropa. Vol. 2. Wien: A. Schroll & Co., G.m.b.H. 
Publ., 1918.

Tschubinaschwili G. Die christliche Kunst im 
Kaukasus und ihr Verhaltnis zur allgemeinen 
Kunstgeschichte (Eine kritische Würdigung 
von Josef Strzygowski “Die Baukunst Arme-
nier und Europa”). Monatshefte für Kunst-
wissenschaft, 1922, no 7–9, pp. 217–237. 

Tschubinaschwili G. Jakob Smirnow (1869–
1918). Bulletin de l’Université de Tiflis, 1922, 
no. 2, pp. 176–196. 

Virchow R. Der archäologiche Kongress in Ti-
flis. Zeitschrift für Ethnologie, 1882, no. 14, 
pp. 73–111.

Walter Chr. The warriors saints in Byzantine art 
and tradition. Aldershot: Ashgate Publ., 
2003.

Zäh A. Josef R. Th. Strzygowski. Personenlexikon 
zur Christlichen Archäologie, vol. 2, eds. 
S. Heid, M. Dennert. Regensburg: Schnell & 
Steiner Publ., 2012, pp. 1200–1205.

Zäh A. Josef Strzygowski als Initiator der christ-
lich-kunsthistorischen Orientforschung 
und Visionär der Kunstwissenschaft. Rö-
mische Quartalschrift, 2012, bd. 107, s. 249–
292.



УДК 72.033

Miljenko Jurković, Palmira Krleža

“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on 
croatian cultural heritage — a reconsideration

The term Adrio-Byzantinism was popularised in the Croatian scientific literature after the publication of the book 
“History of Salonitan Christianity” by the Danish architect and archaeologist Ejnar Dyggve in 19511. Since then, the 
term is being used in various contexts and has, with time, acquired meanings that are inconsistent with Dyggve’s 
original definition. We here re-examine it and propose the abandonment of the term, at least in the context of Late 
Antiquity. Furthermore, the term Adrio-Byzantinism is intervened with a much more complex and broader subject 
of the Byzantine presence/influence in the eastern Adriatic in Late Antiquity and Early middle ages. The aim of this 
paper is thus to reconsider the value of the term Adrio-Byzantinism and suggest it might, for the moment, be used 
only in the context of Byzantine influenced fresco painting of the Eastern Adriatic in 11th and 12th centuries. 

Keywords: “Adrio-Byzantinism”, Salona, the Eastern Adriatic coast, Late Antique art, Byzantine art.

Миленко Юркович, Палмира Крлежа

«АДРИОВИЗАНТИНИЗМ» И/ИЛИ ВИЗАНТИЙСКОЕ ВЛИЯНИЕ 
НА ХОРВАТСКОЕ КУЛЬТУРНОЕ НАСЛЕДИЕ — НОВОЕ 
РАССМОТРЕНИЕ

Термин «адриовизантинизм» распространился в  хорватской научной литературе после публикации 
в 1951 г. книги датского архитектора и археолога Эйнара Диггве «История христианства в Салоне». 
С тех пор этот термин используется в различных контекстах, и со временем он приобрел значения, 
не соответствующие первоначальному определению Диггве. Мы вновь исследуем этот термин и пред-
лагаем отказаться от него, по крайней мере в контексте поздней античности. Кроме того, термин 
«адриовизантинизм» входит в гораздо более сложный и более широкий предмет византийского при-
сутствия/влияния в  позднеантичной и  раннесредневековой восточной Адриатике. Таким образом, 
целью этой статьи является пересмотр значения термина «адриовизантинизм» и предложение о его 
возможном применении только по отношению к охваченным византийским влиянием фресковым рос-
писям Восточной Адриатики XI–XII вв.

Ключевые слова: «адриовизантинизм», Салона, Восточное Адриатическое побережье, позднеантичное 
искусство, византийское искусство.

1.
In his famous book (famous at least in 

the context of Croatian historiography), 
Ejnar Dyggve mentions the term Adrio-
Byzantinism in four different places (Dyg-
gve 1951: 3, 31, 81, 137). First, when writing 
about Salona’s “sister town”, Ravenna, the 
author claims that “the two towns formed 

1  Although he forged it sometime earlier 
(Dyggve 1933: 3; Dyggve 1939: 51).

together two foci of the flourishing cul-
ture by the Adriatic Sea”, calling this peri-
od Adrio-Byzantinism. He also adds that 
“towns like Aquileia, Grado, Milan, Sirmium, 
Dyrrachion, Nikopolis must be taken in con-
sideration” (Ibid: 3). The term is mentioned 
again when analysing the 6th century phase 
of the Salonitan baptistery, more precise-
ly, its imported Byzantine marble capitals, 
whose parallels exist in Thessaloniki, but 
also in Ravenna, Grado, Poreč, “the towns at 



105“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

the Adriatic Sea which in the first line repre-
sent what I have called Adrio-Byzantinism” 
(Ibid: 31). He mentions it for the third time 
when emphasizing the period of fifth-sixth 
centuries as “particularly flourishing” in the 
cultural sense, and takes again the “sister 
town” Ravenna, in which favourable con-
ditions influenced the preservation of its 
monuments, as an example of how Salo-
na once looked like (Ibid: 81). Moreover, he 
writes that “the finds at Salona show that 
the decoration and inventory of the church-
es from this time were of exactly the same 
type of style as the buildings at Ravenna” 
and adds that they were made from the 
same materials, “stucco, wall paintings, and 
mosaic, Dalmatian limestone, and further 
many graceful imported goods from the 
marble workshops of Prokonnesos”. When 
he mentions the term for the last time, Dyg-
gve is using it to emphasize the importance 
of the continuity of the classical tradition 
in the early Croatian art, in this context the 
sculptural ornaments of the early Croatian 
architecture, which he considers neither as 
something typically Croatian, nor as Lom-
bard, but originating in the local civilization 
(Ibid: 137). He claims that this style is “thus 
older than the time of the Longobards and 
the Slav immigration” calls it Adrio-Byzan-
tinism, mentioning once again the political 
and cultural relations between the “sister 
towns” Ravenna and Salona. 

It is clear from this brief overview that 
Dyggve was not particularly descriptive 
when writing about the term. His lack of de-
tail in explaining it has spurred significant 
debate in Croatian scientific community. 
Researchers, trying to understand what 
Dyggve initially meant, usually added their 
own interpretations to the term, — the final 
result has caused even greater confusion2. 

2  It is not our intention to analyse every sin-
gle source in which the term was commented on, 
since that was already done in a significant detail 
by Željko Rapanić (Rapanić 2002: 172–182).

Ž. Rapanić aptly noted that most of the 
misunderstandings in earlier publications 
were caused by interpretations of Dyggve’s 
term as a marker of a certain regional style 
in art and architecture, rather than a cul-
tural phenomenon, “a spirit of that time” 
(Rapanić 2002: 175–176). Rapanić analyses, 
among other contributions to the debate, 
the commentaries of a distinguished Croa-
tian researcher, N. Cambi, who, in his Pro-
logue to the Croatian translation of Dyg-
gve’s book, has stated that the term is sim-
ply not correct (Cambi 1996: 147). Cambi 
correctly notes that the Byzantine influ-
ence on the eastern Adriatic coast is “prob-
lematic”, at least when talking about the 
typology of churches: not commenting the 
central plans, he dismisses Dyggve’s term 
in connection with churches of a longitu-
dinal layout. He adds that the architecture 
in Dalmatia is certainly not uniform in its 
morphological characteristics; they vary 
a lot depending on the region. More im-
portantly, in Cambi’s opinion, they are not 
the product of Byzantine influence but of 
the changes, which have occurred in the 
northern Adriatic church building in the 
second half of the 5th century, both on its 
Eastern and on Western coasts.

Although Rapanić agrees with Cambi’s 
arguments regarding the stylistic charac-
teristics of the church building and sculp-
ture, he claims that Dyggve’s initial in-
tention was not to speak about a certain 
style, but of an “artistic and cultural phe-
nomenon” thus agreeing with the char-
acterization of the term by B. Gabričević 
(Gabričević 1987: 308). He also comments 
the analysis of another notable Croa-
tian art historian, M. Prelog, who has stat-
ed that similarities do exist between the 
sculpture of the 6th  century in the Adri-
atic area and the eastern, Byzantine, cen-
tres, but they are not as visible in building 
practices (Prelog 1993: 92). Prelog stressed 
that the sculpture of the period was often 



106 Miljenko Jurković, Palmira Krleža

imported from the centres of the Empire 
and that the church building was more 
prone to the local traditions (Prelog 1954: 
5). For the sake of further analysis, we need 
here to express our own opinion on the 
problem. Indeed, we do not see the spread 
of any artistic phenomenon as any possi-
ble general “influence”, either from the 
creative centres to the provinces, either 
from centres of power to their subordinate 
places, but as the will of the commission-
ers and policy makers, as the representa-
tion or exercising power, or the statement 
of belonging to a specific territorial or po-
litical entity.

2.
Rapanić suggests the continuation of 

the usage of the term Adrio-Byzantinism, 
in a revised sense, as the marker of cultur-
al distinctions of the Adriatic area, condi-
tioned by geopolitical and artistic reasons, 
from the periods of the fifth-sixth centu-
ry, as Dyggve initially meant, to the Ro-
manesque period (when dealing with the 
Byzantine influence in southern Adriatic 
fresco painting). The problem that occurs 
with using the term, as Rapanić suggest-
ed, in the cultural sense, is that it implies 
the existence of a distinguished cultural 
climate, specific to the Adriatic area, from 
the Late Antique period to the Roman-
esque. And, this is a statement that we 
cannot corroborate. The Adriatic area was 
certainly not isolated in the cultural sense, 
especially not in the 6th century, or, to be 
more precise, the period of Justinian’s re-
conquista, when many of the buildings 
that Dyggve deemed Adrio-Byzantine, 
were erected. The most notable examples 
of those buildings are the Euphrasius’ Ba-
silica in Poreč (Parenzo) (il. 1), Santa Ma-
ria Formosa in Pula (Pola) (il. 2, 3), and the 
cruciform basilica in Salona (il. 4). More-
over, their decoration, made from Pro-

konnesian marble, is a product of eastern 
workshops, shipped throughout the Med-
iterranean (and wider), often as a com-
plete set of liturgical furniture and/or ar-
chitectural decoration (il. 5)3. In that sense, 
the Adriatic area was in no way “culturally” 
different from the rest of Justinian’s em-
pire. As M. Jurković has already noticed, 
Dyggve himself included Sirmium and 
Nicopolis in the Adrio-Byzantine circle, al-
though those towns are not on the Adri-
atic shores, confirming in that way that 
the cultural flourishing was happening 
in the area much wider than the Adriatic 
(Jurković 2012: 262). Here again, we need 
to express our own opinion, connected 
to the other question raised in the title of 
this paper: are we talking here about in-
fluence or, more precisely, imported artis-
tic creations, not only in sculpture, which 
is clear enough, but also in the choice of 
architectural plans? That choice was made 
by the commissioners, bishop Euphrasius 
in Poreč, bishop Honorius II in Salona, 
bishop (afterwards archbishop of Raven-
na) Maximianus for Saint Mary Formosa 
in Pula. And, it was clearly a statement of 
belonging to Justinian’s expanded realm. 
Those high ranking ecclesiastical officials 
were part of a network established during 
the reconquista, strengthening the central 
power of Constantinopolis.

3.
This leads us to another argument, 

the question of the chronological param-
eters used within the term Adrio-Byzan-
tinism. As we have already mentioned, 
Ž. Rapanić has suggested, with a certain 
liberty, the usage of the term in a broad, 
cultural sense from the Late Antique pe-
riod to the early Romanesque. Before we 

3  The literature on the subject of the 6th cen-
tury marble sculpture trade is vast; for the Euphra-
sian Basilica, see (Terry 1988: 13–64).



107“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

Il. 1. Poreč, Euphrasius basilica, 6th c., plan (after Prelog)

Il. 2. Pula, Saint Mary „Formosa“, south chapel, 6th c. (photo: M. Jurković)



108 Miljenko Jurković, Palmira Krleža

Il. 3. Pula, Saint Mary 
„Formosa“, 6th c., 
plan (Institute of Art 
History, Zagreb)

Il. 4. Salona, Episcopal 
complex. The 6th 
century basilica of 
bishop Honorius II 
is the southern one. 
(from Dyggve 1996: 
II, 13)



109“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

analyse the usage of the term in the con-
text of the later southern Adriatic fres-
co painting, it is worth mentioning the 
opinion of E. Marin, who suggested, his 
research based on epigraphy, that in no 
way we can talk about Adrio-Byzantinism 
earlier than the 6th century (Marin 2013: 
105–110). He argues that, in the course 
of the 5th century, Salona was part of the 
Western Roman Empire, and only from 
the 6th century and Justinan’s wars, when 
the influence of the Eastern Empire in Sa-
lona became more noticeable. Howev-
er, the question remains; can we consid-

er the 6th century church buildings and 
decoration, such as the cruciform basili-
ca of bishop Honorius II and the capitals 
of the baptistery in Salona the products 
of some unique regional style that we can 
call Adrio-Byzantinism? Moreover, if we 
accept that in the 6th century a particu-
lar cultural flourishing called Adrio-Byz-
antinism engulfed the Adriatic area, we 
have to ask ourselves, how does this cul-
tural flourishing differ from the rest of the 
Justinian’s empire and does it deserve its 
own name? Again, we have to refer to our 
own position expressed above.

Il. 5. Poreč, Euphrasius 
basilica, columns, 
capitals and stucco 
decoration on the 
arcades, 6th c. (photo: 
M. Jurković)



110 Miljenko Jurković, Palmira Krleža

More recently, the use of the term has 
shifted from the Late Antique period to the 
early Romanesque 11th century. I. Fisković 
has used it on several occasions, when 
writing about Byzantine influences on the 
southern Adriatic fresco painting4. Fisković 
noted that the usage of Dyggve’s term is 
not settled as the author himself was not 
explicative enough (Fisković 1996: 371). He 
uses the term to describe a particular style 
of fresco painting in the area of Dubrovnik 
(Ragusa): he analyses two fresco cycles, 
one in the remains of the 11th century ba-
silica in the foundations of the Dubrovnik 
cathedral (il. 6), the other one in the church 
of Saint John the Baptist in Šilovo Selo on 

4  (Fisković 1996: 371–387; Fisković 1998: 71–
83; Fisković 2009: 17–36; Fisković 2010: 163–200).

the island Šipan (dated to mid-12th cen-
tury). Recently, he added the fresco cycle 
in the church of St. Nicolas on the island 
Koločep (il. 7), also dated from the mid-
dle of the 12th century, to the same circle 
(Fisković 2009: 17–36). He uses the term of 
Adrio-Byzantinism when describing the 
Ragusean fresco painting as stylistically 
autonomous, with origins in Late Antique 
art and “with provincial overlapping of Lat-
in iconography and Byzantine influenced 
stylistics” (Fisković 1996: 375). According 
to him, the Adrio-Byzantine painting is not 
yet Romanesque but neither any more Pre-
Romanesque5, with its core being “the em-
piric development of the Late Antique tra-

5  He adds that the existence of the Pre-Ro-
manesque fresco cycles in Croatia is nevertheless 
dubious (Fisković 1996: 382).

Il. 6 Dubrovnik, The remains of the fresco painting in the fundaments of the cathedral, 11th c. (photo: M. Bijelić)



111“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

ditions enriched by the contacts with the 
contemporary artistic notions from Byz-
antium” (Ibid: 382). However, the Raguse-
an painting should not be considered pro-
vincially Byzantine, because the Byzantine 
influence here is not as dominant and uni-
form as in the examples in other eastern 
Mediterranean and Balkan provinces; but 
it also cannot be disputed (Ibid). Fisković 
finds certain parallels to the Ragusean ex-
amples in southern Italy, in cave-churches 
of Calabria and Puglia, which are also rep-
resentative of a certain, rustic style deriva-
tive from the Byzantine painting from 10th 
to 14th century. Those parallels are the re-
sult of cultural and artistic ties between the 
Eastern and Western Adriatic coasts, condi-
tioned by the same political circumstances 
(as both were parts of the Byzantine thema-
ta governed from the centre of the Empire) 
(Ibid). The new use of the term Adrio-By
zantinism by I. Fisković could, in our opin-

ion, be useful at least at the moment, un-
til further research. Hereby, the term has 
both geographical (the Eastern and West-
ern Adriatic coasts) and chronological (the 
period of the 11th and 12th centuries) deter-
minations, it is descriptive of a unique style 
of painting, derivative from both local tra-
ditions and outside influences. Moreover, it 
can also be perceived in a broader, cultural 
sense, as it reflects the cultural and artistic 
exchange throughout the southern Adri-
atic, a certain cultural flourishing, to use 
E. Dyggve’s expression. 

4. 
The question of the presence of By

zantium in the Eastern Adriatic is a subject 
much broader that the problematic of the 
use of the term Adrio-Byzantinism and it 
cannot be avoided when writing about it, 
because it seems to lie within its core. Even 

Il. 7. Koločep, Saint Nicolas, 9–10th c (photo: I. Tomas)



112 Miljenko Jurković, Palmira Krleža

before E. Dyggve, researchers were trying 
to pinpoint the characteristics of the Byz-
antine influence in Late Antique and early 
Medieval Croatian heritage6. Writing about 
the subject of the origins of the Byzantine 
stylistic tendencies in the art of the East-
ern Adriatic, Lj. Karaman has correctly not-
ed that: “some of our writers have empha-
sized strongly the Byzantine influence in 
Dalmatian art, without specifying, wheth-
er those influences come from Byzantium 
in the strict sense, from the Slavic hinter-
land of the Balkans, or are they a reflex of 
Byzantine “emission” to the West” (Karaman 
1958: 61).

Byzantium was present, at least in the 
political sense, in the Eastern Adriatic for 
approximately 600 years. I. Goldstein be-
lieves that the military actions are the most 
impressive demonstrations of the Byzan-
tine presence in the Eastern Adriatic (Gold-
stein 2012: 223–236)7. Those military ac-
tions, as Goldstein concludes, have deter-
mined the political power in the area or 
have at least greatly influenced the pow-
er balance. The political presence of By
zantium is, as Goldstein claims, undisput-
ed in the Eastern Adriatic from the sixth to 
the ninth century (although from the year 
812 the Byzantine government was lim-
ited only to the coastal towns, while the 

6  For example Frano Radić in the late 19th cen-
tury, who writes about Croatian-Byzantine style 
(hrvatsko-bizantski slog) or sometimes Slavic-Byz-
antine style (slavensko-bizantski slog) (Radić 1892: 
16–17; Radić 1890: 81–82). Also In 1930-es, Lj. Kara-
man and M. Abramić have been writing about the 
imported Byzantine sculpture and have tackled 
the problem of the contemporary Byzantine influ-
ence on the Croatian medieval heritage (Karaman 
1932: 332–380; Abramić 1932: 317–331).

7  There were only four of them — one in the 
6th century, during the reign of Justinian (527–565), 
the second one during the reign of Nikephoros I 
(802–811), the third one during the reign of Ba-
sil I (867–886) and the last one during the reign of 
Manuel I Komnenos (1143–1180), see (Goldstein 
2012: 224).

hinterland was under the Frankish rule). 
He continues that this political presence is 
the most important form of influence, as 
it is the basis for all others and it resulted 
with the fact that in the mentioned period 
everybody knows and accepts the Byzan-
tine rule in the Dalmatian coast. Moreover, 
Goldstein emphasizes that the Byzantine 
rule was not imposed on the coastal towns, 
it was in some way the result of the vulner-
ability of the citizens of Dalmatia and Istria, 
threatened by the “barbaric” tribes from 
the hinterland (Goldstein 2012: 229). The 
attachment to the idea of the Byzantine 
rule has prevented the imposition of any 
other government (Ibid).

Although historical and archaeological 
evidence8 speaks clearly for the Byzantine 
presence in the Eastern Adriatic area from 
Late Antiquity to the Middle Ages, this is 
not reciprocated in art and architecture. To 
be more precise, in the 6th century we can 
speak of the imported sculpture and the 
buildings such as already mentioned Eu-
phrasian basilica, Santa Maria Formosa or 
the cruciform basilica of the bishop Hono-
rius II (il. 1, 3, 4) as “Byzantine” in form, they 
being the results of strengthening the cen-
tral power of the Empire by the choice of 
architectural forms and representations. 
The situation is not so clear when analysing 
the art and architecture of the later period. 
During the “dark” 7th and 8th centuries some 
morphological details of church building 
could be characterized as “Byzantine”, but 
they are mostly the results of recycling of 
the elements inherited from the 6th centu-
ry, deeply rooted within the local tradition 
and are not really following the contempo-
rary solutions neither in the East, nor West9. 

8  For the general history of the Byzantine pres-
ence in the Eastern Adriatic in the early Middle 
Ages, see (Goldstein 1992). For the archaeological 
evidence, see (Petrinec 2014: 64–98).

9  E. Dyggve in History of Salonitan Christianity 
introduced the problem of the continuity of forms 



113“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

In the 9th century this process continues, 
but on a smaller scale and on a very re-
duced territory, with some of the contem-
porary Byzantine “impulses” visible on the 
examples of the so-called Byzantine ba-
silica in Dubrovnik or in a very specific ar-
chitectural form  — the southern Dalma-
tian single-nave domed type of the church 
(Jurković 1988–1989: 45) (il. 7, 8, 9) . Howev-
er, those “impulses” are provincial and they 
do not correlate with the solutions in con-
temporary Byzantine centres (Ibid). 

But, when we come to the 11th centu-
ry, discussed here only because of the ex-
tension of the use of the term Adrio-Byzan-
tinism to that period, the Byzantine pres-
ence on the Adriatic is better documented, 
both in political and diplomatic activities as 
well as in art. There is firm evidence of the 

between the Antique and Medieval period in the 
Eastern Adriatic area. M. Prelog has written ex-
tensively on this subject (Prelog 1954: 5–14) and 
M. Jurković later revised and complemented his 
views (Jurković 1988–1989: 41–48).

Byzantine commercial activities on the Adri-
atic. We are mentioning them for the sole 
reason that they throw more light on the ar-
chitectural type of the single nave church 
with dome discussed above. Indeed, in a 
number of churches of the type in southern 
Dalmatia, acoustic vases were inserted to 
the walls and vaults (il. 10) to enhance the 
dramaturgy of the voice. All the vases that 
could have been analysed are globular am-
phorae of Byzantine origin (Jurković 2017: 
59). Nevertheless, Byzantium was at that 
time a vanishing Empire in Dalmatia. How-
ever, that period is the last remnant of a cul-
tural landscape that could, even on a very 
reduced territory of southern Dalmatia, still 
be referred to as to Adrio-Byzantinism.

5.
To conclude, we hope that this discus-

sion has shown that the term Adrio-Byzan-
tinism, in its original definition by E. Dyg-
gve has lost its relevance. Even in the cases 

Il. 8. Stonsko polje, Church of St. Michael, plan, 9th–10th c (Institute of Art History, Zagreb)



114 Miljenko Jurković, Palmira Krleža

when art and architecture of the fifth and 
sixth centuries show certain elements of 
a regional style (and in that sense we can 
speak of Ravenna and Salona as “sister 
towns”), those were, as N. Cambi has just-

ly noted, more local in character and were 
not being generated from the centre of the 
Empire. On the other hand, when consid-
ering the heritage from the time of Justin-
ian on the Eastern Adriatic coast, especial-

Il. 9. Stonsko polje, Church of St. Michael, 9th–10th c. (photo: I. Tomas)

Il. 10. Lopud, Saint John the Baptist, longitudinal section and interior, 11th c (Marasović 2008: 315)



115“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

ly the imported sculpture and the architec-
tural types, we have to bear in mind that 
they were the results of a specific political 
situation, not limited only to the Adriat-
ic area, and that they were a strong state-
ment of a large reconquista by the protag-
onists, high-ranking individuals. However, 
we do not want to suggest the total aban-
donment of the usage of the term Adrio-
Byzantinism. Over the course of time, the 
term has acquired a new meaning, and can 
for the moment be used the way I. Fisković 
did10, when characterising certain ele-
ments of Byzantine influence in the south-
ern Adriatic fresco painting of the 11th and 
12th century. In this manner, we hope we 
have expanded the ideas presented in an 
article a few years earlier (Jurković 2012: 
259–271). The question of the Byzantine 
presence in the Eastern Adriatic remains 
very much open for discussion and revalu-
ation. 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Abramić 1932  — Abramić M. Quelques reliefs 

d’origine ou d’influence. Byzantine en Dal-
matie  // L’art byzantin chez les Slaves: Re-
cueil Uspensky. Vol.  2. Paris, 1932. P.  317–
331.

Cambi 1996  — Cambi N. Pogovor  // Dyggve 
E. Povijest salonitanskog kršćanstva  / Ed. 
N. Cambi, T. Marasović. Split: Književni krug, 
1996. P. 135–156. 

Gabričević 1987  — Gabričević B. Kršćanstvo u 
Iliriku do dolaska Slavena  // Gabričević, 
B. Studije i članci o religijama i kultovima 
antičkog svijeta. Split, 1987. P. 278–314.

Dyggve 1933  — Dyggve E. Eigentümlichkeiten 
und Ursprung der frühmittelalterlichen Ar-
chitektur Dalmatien  // Actes du XIII Con-
grès international d’histoire de l’art. Stock-
holm: le Comité organisateur du Congrès, 
1933. 

10  With other researchers accepting and using 
the term in this new context (Maraković, Turković 
2016: 7–20).

Dyggve 1939  — Dyggve E. Forschungen in Sa-
lona. Bd. 3: Der altchristliche Friedhof 
Marusinac. Wienn: Wien Hölder, 1939.

Dyggve 1951 — Dyggve E. History of Salonitan 
Christianity. Oslo: H. Aschehoug, 1951.

Goldstein 1992 — Goldstein I. Bizant na Jadranu 
od Justinijana I do Bazilija I. Zagreb: Zavod 
za hrvatsku povijest Filozofskog fakulteta, 
1992.

Goldstein 2012  — Goldstein I. Što je to Bizant 
na hrvatskom prostoru? Reminiscencije na 
temu (1986–2012)  // Munuscula in hon-
orem Željko Rapanić  / Ur. M. Jurković. Za-
greb, Motovun, Split: International Re-
search Centre for Late Antiquity and the 
Middle Ages, University of Zagreb, 2012. 
P. 223–236.

Fisković 1996  — Fisković I. Adriobizants-
ki sloj zidnog slikarstva u južnoj Hrvats-
koj, Starohrvatska spomenička baština. 
Rađanje prvog hrvatskog kulturnog 
pejzaža. Zagreb: Exegi Momentum, 1996. 
P. 371–387.

Fisković 1998  — Fisković I. Un contributo al ri-
conoscimento degli affreschi “Adriobizanti-
ni” sulla sponda croata meridionale // Hor-
tus Artium Medievalium. 1998. Vol. 4. № 4. 
P. 71–83.

Fisković 2009  — Fisković I. O freskama 11. i 12. 
stoljeća u Dubrovniku i okolici // Radovi In-
stituta za povijest umjetnosti. 2009. Vol. 33. 
№ 33. P. 17–36.

Fisković 2010 — Fisković I. Zapažanja o srednjo-
vjekovnim freskama u Dubrovniku i okoli-
ci // Časopis za književnost i znanost. 2010. 
Vol. 21. P. 163–200.

Jurković 1988–1989  — Jurković M. Problem 
kontinuiteta između antike i romanike u 
umjetnosti istočnog Jadrana  // Journal of 
the Institute of History of Art. 1988–1989. 
Vol. 12–13. P. 41–48.

Jurković 2012  — Jurković M. “Spomenici 
nepotpune biografije”. Skice za teorijska 
promišljanja ranosrednjovjekovne um-
jetnosti  // Munuscula in honorem Željko 
Rapanić / Ur. M. Jurković. Zagreb, Motovun, 
Split: International Research Centre for Late 
Antiquity and the Middle Ages, University 
of Zagreb, 2012. P. 259–271.

Jurković 2017  — Jurković M. Les voies Adria-
tiques: transferts des formes, fonctions et 



116 Miljenko Jurković, Palmira Krleža

idées en Dalmatie au XIème siècle // Les ca-
hiers de saint Michel de Cuxa. 2017. Vol. XL–
VIII. P. 57–70.

Karaman 1932  — Karaman Lj. Notes sur l’art 
byzantin et les Slaves catholiques de Dal-
matie // L’ art byzantin chez les Slaves: Re-
cueil Uspensky. 1932. Vol. 2. P. 332–380.

Karaman 1958  — Karaman Lj. O putovima bi-
zantskih crta u umjetnosti istočnog Jadra-
na // Starohrvatska prosvjeta. 1958. Vol. 3. 
P. 61–76.

Marin 2013  — Marin E. L’«Adriobyzantinisme» 
à reconsidérer  // «Ars auro gemmisque 
prior». Mélanges en hommage à Jean-
Pierre Caillet  / Eds. C. Blondeau, B. Boissa-
vit-Camus, V. Boucherat, P. Volti. Turnhout: 
Brepols Publishers, 2013. P. 105–110.

Maraković, Turković 2016 — Maraković N, Turković 
T. Liturgical Vestments in the Eleventh and 
Twelfth Century Mural Paintings of Du-
brovnik and Elaphiti Islands — a Contribu-
tion to the Study of “Adrio-Byzantinism” on 
the Eastern Adriatic // Radovi Instituta za po-
vijest umjetnosti. 2016. Vol 40. № 1. P. 7–20.

Marasović 2008 — Marasović T. Dalmatia Praero-
manica. Ranosrednjovjekovno graditeljst-
vo u Dalmacĳi. Vol.  1. Split  — Zagreb: 
Književni krug, 2008.

Petrinec 2014 — Petrinec M. O pojedinim pred-
metima bizantske provenijencije na 
istočnoj obali Jadrana  // Starohrvatska 
prosvjeta. 2014. Vol. 41. P. 64–98.

Prelog 1954  — Prelog M. Između antike i ro-
manike. Prilog analizi historijskog položaja 
“predromaničke” arhitekture u Dalmaciji // 
Peristil. 1954. Vol. 1. P. 5–14.

Prelog 1993  — Prelog M. “Međurazdoblje” 
(305.  — 1105. g.) i bizantski faktor u um-
jetnosti istočne obale Jadrana  // Djela 2. 
Povijesnoumjetničke studije I. Između an-
tike i romanike  / Ed. R. Ivančević. Zagreb, 
1993. P. 93.

Radić 1892  — Radić F. Ulomak nadvratnika sa 
natpisom i uresom hrvacko-bizantinsk-
oga sloga u Trogiru // Vjesnik Arheološkog 
muzeja u Zagrebu. 1892. Vol. 14. P. 16–17.

Radić 1890  — Radić F. Slavensko-bizantinski 
spomenici u Korčuli // Vjesnik Arheološkog 
muzeja u Zagrebu. 1890. Vol. 12. P. 81–82.

Rapanić 2002 — Rapanić Ž. Ima li dvojbe oko ter-
mina “adriobizantizam”? // Zbornik Tomisla-

va Marasovića / Urednici I. Babić, A. Milošević, 
Ž. Rapanić. Split, 2002. P. 172–182.

Terry 1988  — Terry A. The Sculpture at the Ca-
thedral of Eufrasius in Poreč // Dumbarton 
Oaks Papers. 1988. Vol. 42. P. 13–64.

REFERENCES
Abramić M. Quelques reliefs d’origine ou 

d’influence. Byzantine en Dalmatie. L’art 
byzantin chez les Slaves: Recueil Uspensky, 
vol. 2. Paris, 1932, pp. 317–331.

Cambi N. Pogovor. Dyggve E. Povijest salonitan-
skog kršćanstva, ed. N. Cambi, T. Marasović. 
Split: Književni krug Publ., 1996, pp. 135–
156. 

Gabričević B. Kršćanstvo u Iliriku do dolaska 
Slavena. Gabričević, B. Studije i članci o re-
ligijama i kultovima antičkog svijeta. Split, 
1987. P. 278–314.

Dyggve E. Eigentümlichkeiten und Ursprung 
der frühmittelalterlichen Architektur Dal-
matien. Actes du XIII Congrès international 
d’histoire de l’art. Stockholm: le Comité or-
ganisateur du Congrès Publ., 1933. 

Dyggve E. Forschungen in Salona. Bd. 3: Der 
altchristliche Friedhof Marusinac. Wien: 
Wien Hölder Publ., 1939.

Dyggve E. History of Salonitan Christianity. Oslo: 
H. Aschehoug Publ., 1951.

Goldstein I. Bizant na Jadranu od Justinijana I 
do Bazilija I. Zagreb: Zavod za hrvatsku po-
vijest Filozofskog fakulteta Publ., 1992.

Goldstein I. Što je to Bizant na hrvatskom pros-
toru? Reminiscencije na temu (1986–2012). 
Munuscula in honorem Željko Rapanić, ed. 
M. Jurković. Zagreb, Motovun. Split: Inter-
national Research Centre for Late Antiquity 
and the Middle Ages Publ., 2012, pp. 223–
236.

Fisković I. Adriobizantski sloj zidnog slikarstva u 
južnoj Hrvatskoj, Starohrvatska spomenička 
baština. Rađanje prvog hrvatskog kulturnog 
pejzaža. Zagreb: Exegi Momentum Publ., 
1996, pp. 371–387.

Fisković I. Un contributo al riconoscimento degli 
affreschi “Adriobizantini” sulla sponda cro-
ata meridionale. Hortus Artium Medievali-
um, 1998, vol. 4, no 4, pp. 71–83.

Fisković I. O freskama 11. i 12. stoljeća u Du-
brovniku i okolici. Radovi Instituta za povijest 
umjetnosti, 2009, vol. 33, no. 33, pp. 17–36.



117“Adrio-Byzantinism” and/or byzantine influence on croatian cultural heritage — a reconsideration

Fisković I. Zapažanja o srednjovjekovnim fres-
kama u Dubrovniku i okolici. Časopis za 
književnost i znanost, 2010, vol. 21, pp. 163–
200.

Jurković M. Problem kontinuiteta između antike 
i romanike u umjetnosti istočnog Jadra-
na. Journal of the Institute of History of Art, 
1988–1989, vol. 12–13, pp. 41–48.

Jurković M. “Spomenici nepotpune biografije”. 
Skice za teorijska promišljanja ranosredn-
jovjekovne umjetnosti, Munuscula in hon-
orem Željko Rapanić, ed. M. Jurković. Za-
greb, Motovun, Split: International Re-
search Centre for Late Antiquity and the 
Middle Ages Publ., 2012, pp. 259–271.

Jurković M. Les voies Adriatiques: transferts des 
formes, fonctions et idées en Dalmatie au 
XIème siècle. Les cahiers de saint Michel de 
Cuxa, 2017, vol. XLVIII, pp. 57–70.

Karaman Lj. Notes sur l’art byzantin et les Slaves 
catholiques de Dalmatie. L’ art byzan-
tin chez les Slaves: Recueil Uspensky, 1932, 
vol. 2, pp. 332–380.

Karaman Lj. O putovima bizantskih crta u um-
jetnosti istočnog Jadrana. Starohrvatska 
prosvjeta, 1958, vol. 3, pp. 61–76.

Marin E. L’«Adriobyzantinisme» à reconsidér-
er. «Ars auro gemmisque prior». Mélang-
es en hommage à Jean-Pierre Caillet, eds. 
C. Blondeau, B. Boissavit-Camus, V. Bouch-
erat, P. Volti. Turnhout: Brepols Publishers 
Publ., 2013, pp. 105–110.

Maraković N, Turković T. Liturgical Vestments 
in the Eleventh and Twelfth Century Mu-
ral Paintings of Dubrovnik and Elaphiti Is-
lands  — a Contribution to the Study of 

“Adrio-Byzantinism” on the Eastern Adri-
atic. Radovi Instituta za povijest umjetnosti, 
2016, vol 40, no. 1, pp. 7–20.

Marasović T. Dalmatia Praeromanica. Ranosred-
njovjekovno graditeljstvo u Dalmacĳi (Dal-
matia praeromanica. The Early Medieval 
Construction in Dalmatia), vol. 1. Split  — 
Zagreb: Književni krug Publ., 2008 (in Cro-
atian)

Petrinec M. O pojedinim predmetima bizantske 
provenijencije na istočnoj obali Jadra-
na. Starohrvatska prosvjeta, 2014, vol. 41, 
pp. 64–98.

Prelog M. Između antike i romanike. Prilog an-
alizi historijskog položaja “predromaničke” 
arhitekture u Dalmaciji. Peristil, 1954, vol. 1, 
pp. 5–14.

Prelog M. “Međurazdoblje” (305. — 1105. g.) i bi-
zantski faktor u umjetnosti istočne obale 
Jadrana. Djela 2. Povijesnoumjetničke studije 
I. Između antike i romanike, ed. R. Ivančević. 
Zagreb, 1993. P. 93.

Radić F. Ulomak nadvratnika sa natpisom i ure-
som hrvacko-bizantinskoga sloga u Trogi-
ru. Vjesnik Arheološkog muzeja u Zagrebu, 
1892, vol. 14, pp. 16–17.

Radić F. Slavensko-bizantinski spomenici u Kor
čuli. Vjesnik Arheološkog muzeja u Zagrebu, 
1890, vol. 12, pp. 81–82.

Rapanić Ž. Ima li dvojbe oko termina “adriobi-
zantizam”? Zbornik Tomislava Marasovića, 
eds. I. Babić, A. Milošević, Ž. Rapanić. Split, 
2002, pp. 172–182.

Terry A. The Sculpture at the Cathedral of Eufra-
sius in Poreč. Dumbarton Oaks Papers, 1988, 
vol. 42, pp. 13–64.





Архитектура  
поздней античности 
и средневековья





УДК 72.033 

Stefan Heid

Were there “house churches”?   
The crucial question about the places of liturgy 
before Constantine (1st–3rd centuries)

Our picture of Christian community development in the first three centuries is still dominated by the idea of the 
so-called house churches. In this view, the first christian mission, especially in the cities, had been successful among 
wealthy citizens: they converted to the new faith and made their city residences available for Christian gather-
ings. As a result, it had come within the cities to a multiple, fragmented christianity with many house-centers. This 
extremely popular view is very weak. It has no basis in the New Testament. The entire patristic literature of the first 
three centuries knows no house churches. The same negative result comes from archaeology: The only verified 
“house church” of Dura Europos is simply a church-buildung (domus ecclesiae), not any more a private residence. 
Therefore, it is not surprising that in all the cities of antiquity, including Rome, until well into the fourth century, only 
one place of the Eucharistic celebration can ever be found. Historically, therefore, what Ignatius of Antioch estab-
lishes at the beginning of the 2nd century is to be taken seriously: the basic principle of ecclesiology is that in a city 
there is always only one bishop, one altar and one Eucharistic celebration.

Keywords: early christianity, church buildings, church organisation

Штефан Хайд

СУЩЕСТВОВАЛИ ЛИ «ДОМАШНИЕ ЦЕРКВИ»?  
ВАЖНЕЙШИЙ ВОПРОС О МЕСТАХ ЛИТУРГИИ 
ДО КОНСТАНТИНА (I–III ВЕКА)

В наших представлениях о  развитии христианского общества на  протяжении его первых трех веков 
по-прежнему доминирует идея о так называемых домашних церквях (дома собраний). С этой точки зре-
ния первая христианская миссия, особенно в городах, имела успех среди богатых граждан: они обращались 
в новую веру и делали свои городские резиденции доступными для христианских собраний. В результате 
новая религия проникала в города многократно, фрагментированно рассредоточиваясь во многих домаш-
них центрах. Это чрезвычайно популярное мнение совершенно неубедительно. Оно не имеет оснований 
в  Новом Завете. Вся святоотеческая литература первых трех столетий не  знает домашних церквей. 
К такому же отрицанию приводят данные археологии: единственная достоверная «домашняя церковь» 
(domus ecclesiae) в  Дура-Европос  — результат просто церковного строительства, а  не обустройства 
частной резиденции. Поэтому неудивительно, что во всех античных городах, в том числе в Риме, вплоть 
до четвертого века обнаруживается только одно место для евхаристической службы. Cледует серьезно 
отнестись к утверждению Игнатия Антиохийского начала II в.: основной принцип экклесиологии состоит 
в том, что в городе присутствуют только один епископ, один престол и одна евхаристическая служба.

Ключевые слова: раннее христианство, церковные постройки, церковная организация.

1. The Phantom  
of “House Churches”

Even up to today, our understanding 
of the development of the Christian com-
munity in the first three centuries is domi-

nated by the image of the so-called “house 
churches” (Heid 2016). According to this 
notion, the mission of the Apostles be-
gan especially in cities and was successful 
among prosperous citizens. These prospe
rous persons converted to the new faith 



122 Stefan Heid

and placed their residences at the dispos-
al for the meetings of the Christians. The 
head of the family (paterfamilias) thus be-
came also the presider of the Liturgy (Meyer 
1989: 79; Ebner 2012: 179–186). In this way, 
a plurality of communities is said to have 
developed in the cities with a decentral-
ized construction of buildings. The “house 
churches” theory therefore assumes a plu-
ralism in Christendom which developed 
from private circles. The notion of “house 
church” is also associated with domesticity, 
familiarity and privacy, as well as with the 
architectural images of a domus romana. It 
is important to note that the city residenc-
es had been established as Christian mee
ting places, above all, without having been 
architecturally altered for the sake of their 
additional religious use. In other words, the 
residences remained profane places. The 
Holy Eucharist was supposedly offered in 
the triclinium (a room containing a dining 
table with couches along three sides used 
in ancient Rome) or in a similar room of the 
domus. The “house church” theory also has 
significant consequences for the type and 
number of the pre-Constantinian places 
for religious worship. Moreover, it suggests 
rather a late beginning of distinct places 
for religious worship (Harnack 1924: 612; 
Süßenbach 1977: 108–117; de Blaauw 2008: 
283f.). It was only toward the end of the 3rd 
or the beginning of the 4th century that sa-
cred church buildings supposedly began 
to replace house churches.

This position is very weak. If the ear-
ly house churches were not architectural-
ly changed on account of their combined 
profane and sacred use, then it is in prin-
ciple archeologically impossible to prove 
their existence. Thus, the representatives of 
the “house-church” theory liberate them-
selves of the ability to provide proof. Ev-
erything remains pure theory: proofs are 
missing. This poor result admittedly raises 
serious questions about a historical narra-

tive which is practically considered to be 
canonical and which can be found in nu-
merous handbooks and encyclopedias of 
Church history and archeology. Neverthe-
less, it remains true: house churches are 
a classic phantom of science. The funda-
mental critics of Georg Schöllgen, and es-
pecially the strong position of Edward Ad-
ams have established that there is no seri-
ous proof of church houses at all (Schöllgen 
1988; Adams 2013). 

How can such an image of the earliest 
history of the Church, which, in the end, is 
indemonstrable and even false, have per-
vaded so strongly? The point of depar-
ture was and is the Acts of the Apostles of 
the New Testament, which suggests that 
the Christian mission began in “houses” in 
Jerusalem, in which the Holy Eucharist was 
offered at the same time as the evening 
meal (Acts 2:46) (Wieland 1906: 28–31). The 
text itself, however, in no way states that. 
Luke, the author of the Acts of the Apos-
tles, seeks to communicate rather the ideal 
image of a community which gathers har-
moniously “in one house” (kat’oíkon), just 
as all meet in the Temple (Acts 2:46 and 
5:42), even if such a meeting is unrealistic 
because there were thousands of newly 
converted Christians (Acts 2:41). This “one 
house” in Jerusalem could possibly refer 
to the Upper Room (Acts 1:13; 2:1), which 
could hold 120 persons (Acts 1:15). In any 
event, Luke proceeds from the assumption 
of one central see of the Apostles in Jerusa-
lem. It is in this sense that he speaks of “the 
Church in Jerusalem” to which “all,” includ-
ing the Apostles belonged (Acts 8:1), just as 
there was only the local community in the 
missions in the various cities of the Diaspo-
ra (Acts 13:1; 14:21–23; 14:27; 16:4f.; 18:22; 
20:17). Ephesus, in which Paul meets “the 
elders of the [local] Church,” (Acts 20:17) 
is a notable parallel to Jerusalem. Paul re-
calls that he taught in Asia Minor “in public 
and from house to house” (kat’oíkous) (Acts 



123Were there “house churches”?..

20:20). The houses referred to are not at all 
meant in the sense of house churches, and 
there is no question of a plurality of houses 
in Ephesus. It is rather to be assumed that 
Paul is speaking about all the cities of Asia 
Minor he visited and that he preached in 
their local Church buildings. All told, it re-
mains true that the Acts of the Apostles 
mentions “houses” (Acts 2:46; 12:12; 16:15; 
20:7–12), but it is uncertain whether it re-
fers to private residences and whether the 
Eucharist was truly offered there. The re-
ferred to “breaking of bread” (in the hou
ses) is not in the least as clear a reference to 
the Eucharist as is often supposed.

The “houses” mentioned in the Acts of 
the Apostles must be distinguished from 
the “house churches” in the Pauline Epis-
tles. Here the outcome is just as nega-
tive. The concept of “house church” oc-
curs neither in Paul nor in any other book 
of the New Testament. The absence of the 
term means that the referent does not ex-
ist: there are no house churches in the 
New Testament! The term “house church” 
(Hauskirche, chiesa domestica, etc.), which 
sounds so scientific, is only a technical aca-
demic term of recent times. In addition, the 
term is a most free translation of the for-
mula repeatedly used by Paul: he kat’oíkon 
ekklesía (Rom 16:5; 1 Cor 16:19; Col 4:15; 
Philem 2). Instead of “house church” others 
translate the Pauline formula, “the church 
in the house.” Both variants, however, mis-
takenly assume that Paul always uses the 
word ekklesía to refer to the Christian com-
munity. One thing is certain: when Paul 
speaks of ekklesía in the sense of commu-
nity/Church, he refers to the entire Chris-
tian community in a city (Rom 16:1; 1 Cor 
1:2; 10:32; 16:1, 19; Phil 1:1; 1 Thess 1:1). It 
would be very strange if he were to refer 
also to subgroups within a city as “commu-
nity/Church.” From a philological point of 
view, there is no need for such use of the 
term, because in profane parlance ekklesía 

simply means “gathering.” The neutral and 
obvious translation of the Pauline house 
church formula is thus: “house assembly” 
or “house community.” Ekklesía here refers 
to the members of a private house. It is not 
even clear whether all these members are 
Christian. For this reason, it is not surpri
sing that Paul never associates the ekklesía 
kat’oíkon with the celebration of the Holy 
Eucharist (Schöllgen 1988: 79). There is no 
mention of autonomous community cen-
ters, each with its own Eucharistic celebra-
tion. 

Not only do we fail to find evidence of 
“house churches” in the New Testament, but 
we also fail to find mention of them among 
the pre-Constantine ecclesial writers. Per-
haps Origen († around 254)1, but certainly 
Eusebius of Caesarea († 339) speak of oíkos 
ekklesías  / domus ecclesiae as a religious 
building, but that is not a “house church” 
in the sense discussed above, but simply 
a “church house” or “church building”2. It is 
certainly not the case that there continues 
in this word-use a more ancient way of 
speaking or even a remembrance of factu-
al “house churches” of Apostolic times. Nei-
ther Origen nor Eusebius, despite their vast 
biblical and historical knowledge, know 
of anything like “house churches”. Even 
though it is only a matter of the transpo-
sition of two words, there is a great differ-
ence between “house church” and “church 
house”! No “house churches” ever existed, 
and it is not even possible to prove a his-
torical evolution from “house churches” to 
the later church houses. Eusebius writes 
of believers in ore mines of Palestine who 
transformed “houses” (oíkoi) into “church” 
(ekklesíai)3, but such expressions in no 
way refer to the supposed “house chur
ches” of the New Testament. In addition, 
the “house” terminology used from Paul 

1  Orig. in Ex. hom. 2,2.
2  Euseb. hist. eccl. 7,30,19; 8,13,13; 9,9,11. 
3  Euseb. mart. Palaest. 13,1.



124 Stefan Heid

to Eusebius in no way permits us to draw 
conclusions about architecture. “House” is 
no way restricted to the typical design of 
a private Roman residence in the city (do-
mus romana) because the frequently used 
word oíkos / domus means only “building.” 

Archeology does not provide any proof 
for the community structure based on 
many individual “house churches” (Canti-
no Wataghin 2014; Sessa 2009). There is no 
proof of a number of private houses within 
a city which were used in both a profane 
and sacred manner, nor is their proof of a 
number of private houses used exclusive-
ly for sacred ends. There is an example of 
the second category, namely the Christian 
building complex of Dura Europos on the 
Euphrates (between the years of 232/33 
and 256/57). It is the sole archeologically 
clear case of a “house church” in the sense 
of a domus romana which was convert-
ed for sacred use. Even here, however, it is 
not a case of a “house church” in the usual 
sense, since a Christian use is only evident 
after the house was renovated to serve ex-
clusively as a church building, having no 
longer any private or official residential 
function. It is also the only Christian church 
in the city, namely the episcopal church, as 
the baptistry indicates. Thus, all Christians 
of the approximately 6,000–8,000 inhab-
itants of Dura Europos gathered there for 
worship. The large hall could accommo-
date about 65–100 people.

In no city is there indication of mul-
tiple “house churches.” Nevertheless, Ed-
ward Adams assumes that there are sev-
eral places of worship in each city, even if 
he does not maintain that they must have 
the shape and social structure of a Roman 
house (Adams 2013: 137–156). In a simi-
lar manner, Georg Schöllgen asks why one 
cannot assume that the growing metro-
politan communities soon rented, bought 
or received larger rooms (Schöllgen 1988: 
80). In such suppositions, the idea of plu-

rality is retained from the “house church” 
theory: urban Christianity remains divided 
into several Eucharistic communities. On 
closer inspection, however, such a position 
is untenable. For it is to be noted that all 
the texts of the first three centuries which 
mention the gathering places of the Chris-
tians speak of but one Eucharistic place of 
worship in a city. When they mention sev-
eral places of worship, it is always the case 
that they refer to a province or the uni-
versal church. This fact, which will be ap-
plied to individual church regions in what 
follows, seems to have been largely over-
looked. Many were so caught up in the 
“house church” theory that they read all 
the texts with the preconception of a plu-
rality of meeting places.

If there were no “house church” and, 
consequently, there was no plurality of 
churches in cities, how is one to con-
ceive the mission and development of the 
Church from Apostolic times through Con-
stantinian times? Everything points to one 
general principle: the principle of the unity 
of the local Church, which means that ide-
ally all the Christians of a given city met at 
only altar with the presbyterate and the 
bishop to celebrate the Eucharist. This ec-
clesial principle is not a modern construct; 
it was expressly formulated by Ignatius of 
Antioch (at the beginning of the 2nd centu-
ry). According to him there is in a given city 
only one bishop, one presbyterate and one 
altar for the (Sunday) Eucharist.4 We must 
take Ignatius seriously because the histor-
ic facts confirm what he states. Up to the 
4th century, each city had but one large 
hall (within a larger building complex) for 
the celebration of the Eucharist. At the lat-
est since the 2nd century, such a hall served 
exclusively as a sacred space and was fur-
nished with an altar (Heid 2017). In princi-

4  Ign. ad Philad. 4; ad Trall. 7,1–2; ad Magn. 
7,1–2.



125Were there “house churches”?..

ple, each episcopal see had but one altar. 
It is only after the Constantinian times that 
this principle became obsolete. 

One objection against the principle of 
unity which arises immediately is that it is 
unrealistic to maintain that, even into the 
3rd or 4th century, Christians of a given city 
could gather in one single place of wor-
ship. Are the basic presuppositions of such 
an evaluation correct? First, all data about 
inhabitants, about the percentage of Chris-
tians and the number of faithful who as-
sisted at the Eucharist is highly speculative. 
From that point alone, it would be dubious 
to rule out that in the 3rd century a single 
place of worship would not be sufficient for 
all the Christians of a given city. For the sake 
of prudence in arriving at conclusions, we 
should also weigh the following consider-
ations. If it is alleged that the church-goers 
of a given city did not fit into a single place 
of worship, how many (smaller) churches or 
even “house churches” should one expect 
to find, if they offer space for at best one 
or two dozen people? Why is it that there 
is not a single city of late antiquity in which 
we find at least two or three such sacred 
meeting places? When one finds anything 
at all, it is always only one church, and al-
ways that of the bishop. According to Euse-
bius, such churches could hold many hun-
dreds and possibly up to a thousand per-
sons.5 Why should such a church not suffice 
for the Sunday Eucharist? Everything also 
depends on the estimated number of 
church-goers in a given city. According to 
a thesis of Ramsay MacMullen, only a small 
number of Christians participated in the 
episcopal Eucharist, maybe only 5 % (Mac-
Mullen 2009: 111–114). In a city of 5,000 in-
habitants, in the 2nd century perhaps 10 % 
of them were Christians, that is, 500 people. 
That means that only 25 people would have 
come to the Holy Mass!

5  Euseb. hist. eccl. 8,1,5. 

The central presupposition for the 
principle of unity is the expansion of Chris-
tendom in the context of the urban cul-
ture of late antiquity. The city is the nar-
row and all determining social context of 
the early Christian mission. Christendom 
was organized in the city and can there-
fore be understood as a territorially cir-
cumscribed administrative unit. The social 
unity of a city forms, at the same time, the 
ecclesial matrix of the Christian communi-
ty. There was nothing more obvious than 
to regard the Christians of a city as a sin-
gle Christian community, with a single al-
tar for the celebration of the Eucharist. It is 
the case that the city wall unites the Chris-
tians, and their corporate unity in the city 
is established by the bishop. Until the mid-
dle of the 3rd century, at latest, every small 
city with Christian inhabitants in most of 
the provinces of the Roman Empire had 
their own bishop. Monepiscopatecy ex-
isted since the 2nd century: it was already 
the case in Antioch around 100; in Asia Mi-
nor in the first half of the 2nd century; in 
Rome and in other cities only in the sec-
ond half of the 2nd century. The just-men-
tioned time periods do not mean that, be-
fore that time, Christianity in the cities had 
first fallen into autonomous and indepen-
dent units. It is not only a monepiscopacy 
that led to the formation of a strictly de-
fined local Church. On the contrary, in the 
time before the monoepiscopate, it is to 
be assumed that the priests formed the 
governing body of a local Church (cf. Acts 
14:23, Titus 1:5). There is every indication 
that the priests acted as a united body, re-
sponsible for the entire city and ensuring 
an effective (juridical and liturgical) unity 
of urban Christianity. In any case, the pres-
byterian constitution by no means implies 
a plurality of places of worship, as if every 
priest were the head of a “house church.”

The most important consequence of the 
principle of the unity of the Church is the sin-



126 Stefan Heid

gle place of Eucharistic worship: one city — 
one altar. The unity of the urban Christians, 
the limitation to one place and one altar are 
important means for assuring the author-
ity of the presbyteral college and the bish-
op. The priests and bishop did not exercise 
their pastoral care through an ever-expand-
ing number of churches; rather, they sought 
to retain one Christian community at one al-
tar, no matter how large the church became. 
The monepiscopacy is defined topograph-
ically. In one city there is but one bishop 
whose ecclesial jurisdiction extends to the 
entire city. It is interesting that the size of 
the city was irrelevant: even in very large cit-
ies such as Rome or Alexandria there were 
not additional bishops. If such a rule of uni-
ty applied to bishops, why would it be oth-
erwise with altars? Would one not necessar-
ily expect that, no matter how large a city is, 
there be but one altar for the episcopal Eu-
charist?

Before the principle of unity is proven 
according to topographical and chronolog-
ical sources in the next section, two funda-
mental exceptions to the principle must be 
addressed. These exceptions are a negative 
impression, as it were, which confirms the 
validity of the principle. First, there is the 
evident case of a plurality of churches in 
certain cities which suffered from a schism. 
The inverse of the principle of unity is the 
splitting off into schismatic groups. Histori-
cally, the Novatians and Donatists were the 
first groups to build a counter-hierarchy 
with its own altar in each city. Such breaks 
do not take place because the worshiping 
community would have become too large 
and there would be the right, so to speak, 
to begin a separate parish church, but they 
take place because groups rejected the lo-
cal bishop and chose their own bishop. Sig-
nificantly, they also build only a single al-
tar, so there were at most two churches in a 
city. Referring to such cases, Bishop Cypri-
an of Carthage simply states that heretics 

have neither a church nor an altar. Heretics 
do have them, of course, but he denies sa-
crality to illegitimate altars: they are just ta-
bles to him, and the schismatic’s churches 
do not deserve the name “church”.

The second exception is the cemetery 
churches. Since around the year 200, the 
bishops exercised ecclesiastical jurisdic-
tion not only over the city, but also over the 
suburbs (suburbium), insofar as ecclesiasti-
cal cemeteries were located there. Accord-
ing to Roman law, the “city of the living” 
(inner city) was separated from the “city of 
the dead” (necropolis) by the city wall, but 
both areas belonged together. The single 
church principle only applies to the city it-
self, not to the suburbium. While in the city 
there was only the episcopal church, many 
cities had cemeteries which were several 
kilometers away (e.g. Rome, Carthage, Mi-
lan, Sirmium, etc.). Since the 3rd century, 
at the latest since the time of Constantine, 
such areas had their own churches, primar-
ily because the graves of the martyrs were 
there. This exception confirms that the 
city wall constituted an ecclesial principle. 
Probably since the 3rd century, the Eucha-
rist was also celebrated in the cemeteries, 
primarily, if not exclusively, at the feasts of 
the martyrs buried there (of the Decian, Va-
lerian or Diocletian persecution).

2. The Unity of the Community 
in the City
In what follows, we will examine in to

pographical order all available textual 
sources from the 1st to the 4th century which 
speak of the Christian places of worship in 
single cities or regions and which texts, un-
til now, have been understood in research 
as if they naturally assume a plurality of 
places of worship within a single city. The 
above-outlined validity of the principle of 
unity can be shown to apply with good 
probability in nearly every case, and some 



127Were there “house churches”?..

particular cases can be explained by local 
circumstances.

For Asia Minor, we have the witness of 
the writings of the visionary John and the 
letters of Paul. John (at the end of the 1st cen-
tury?) assumes that there is but one “(lo-
cal) Church” (ekklesia) in Ephesus, Smyrna, 
Pergamon, Thyatira, Sardes, Philadelphia 
and Laodicea (Rev 1:4; 2:1;8;12;18;3:1;7:14). 
Nothing points to there being more than 
one community in one of the seven cities 
to which John addresses his letters. These 
letters were read in the local Church in 
question for the local Christians (Rev 1:3; 
1:4; 2:7, 11, 17; 29:3:6. 13.22). The obvious 
assumption is that there is only one place 
of worship and that John addresses that 
audience.

Paul follows the same ecclesiology, ac-
cording to which each city has but one “(lo-
cal) Church”. In his letters, he never address-
es a part of the community, but always the 
entire community of the city (Rom 16:1; 
1 Cor 1:2; 10:32; 16:1,19; Col 4:16; Phil 1:1; 
1 Thess 1:1)6. His description of the Lord’s 
Supper in Corinth is significant. At Corinth, 
“the whole church assembly” (1 Cor 14:23), 
that is, the “Church of God which is in 
Corinth” (1 Cor 1:2), meets “in the same 
place” (epì tò autó ) (1 Cor 11:20; 14:23) “in 
the church assembly” (en ekklesía) (1 Cor 
11:18, 22; see Acts 11:26), expressly not 
in private dwellings (1 Cor 11:22 34: oikía, 
oíkos). Each one rather leaves his private 
residence to participate in the liturgical 
assembly. Apparently, there are not six or 
more “house churches” in Corinth, as has 
been speculated, but only this one gather-
ing of the entire township. Six further ob-
servations support this interpretation. (1) 
The letter is dated around the year 55. It is 
more likely that in the first 20 years of Chris-
tianity a central Christian community de-
veloped than that there were a multitude 

6  (Schöllgen 1988: 79).

of small, uncoordinated house church-
es. (2) The long list of Christian charisms 
in Corinth (1 Cor 12:28–31) presupposes a 
large congregation that is believed to com-
prise 100–200 people. (3) Paul expressly 
says that the charisms, such as prophesy 
and speaking in tongues, disturb the “gath-
ering of the entire church in one place” 
(1  Cor 14:23). (4) Moreover, the tensions 
in the Church between different groups 
(“I belong to Paul — I to Apollos — I to Ce-
phas” [1 Cor 1:12]) are by no means the ten-
sions between house churches. If it were, 
one would simply have avoided the other! 
Rather, the tensions persist and are painful-
ly perceived because all people come to-
gether in the same Liturgy. Paul says clear-
ly, “when you assemble as a church, I hear 
that there are divisions among you” (1 Cor 
11:18). (5) Moreover, Paul would not have 
written such a detailed and fundamental 
treatise as First Corinthians to a tiny “house 
church.” In it he authoritatively sets the or-
der of the already large and proud church 
in Corinth as an apostolic foundation. (6) 
The letter is not a mere admonition of frac-
tious and ultimately autonomous “house 
churches”; otherwise, Paul would have 
had to add, at the very least: “Please show 
this letter to all the other house churches!” 
(1 Thess 5:27; Col 4:16).

The First Letter of Clement, sent from 
Rome to Corinth (around the year 96 
or around 64–70), also assumes that all 
the faithful of a given city, be it Rome or 
Corinth, form the one community of the 
local Church, which is thus defined topo-
graphically. The unity of the Church in a 
city is realized in the Liturgy. For that rea-
son, “conscientiously gathering together 
in harmony in the same place (epì tò autó),” 
they sing to Him as with one mouth7. The 
Letter thus adopts a formula used by Paul, 
who referred to the meeting of worshipers 

7  1 Clem. 34,7. 



128 Stefan Heid

at Corinth “in the same place” (1 Cor 11:20; 
14:23). Thus, around the year 100, there is 
only one place of worship in a given city. 
It is well known that the Letter of Clem-
ent presupposes a prebyteral constitution, 
since a monepiscopacy did not yet seem to 
exist. The presbyteral constitution does not 
mean that each priest had his own “house 
church” in a district of Corinth. It is rath-
er the case that the priests form a college 
which offers the Holy Mass in common. In 
the building referred to in the letter, there 
are apparently permanent seats for the 
clergy. The Letter of Clement speaks of an 
“established place” for the priest-bishops 
from which they could not be expelled8. 
This seat was probably an elevated seat 
in the church building. The letter does not 
mention seats in the plural, but only one 
seat for the clergy. The priests in Corinth 
offer the Holy Mass together in a single 
meeting place of the municipality.

Bishop Ignatius of Antioch, at the be-
ginning of the 2nd century, is even clearer. 
According to him, in the cities of Asia Mi-
nor, to which he directs his letters (Ephe-
sus, Magnesia, Tralles, Smyrna), and also in 
his Syrian home of Antioch and in Rome 
there is but one ecclesial community9, one 
Holy Mass with one Bishop celebrant, one 
“temple of God,” and one altar. It is impor-
tant that the entire presbyterate belongs at 
the Holy Mass of the bishop10. When Igna-
tius has occasion to call for unity, he never 
addressed priests who could have been di-
recting independent “house churches” and 
who had to be placed under episcopal au-
thority. Ignatius rather addressed the faith-
ful who are in danger of succumbing to ex-
ternal influences. He tells the common as-

8  1 Clem. 44,4f.
9  Ign. ad Eph. prooem.; ad Magn. prooem.; 

ad Trall. prooem.; ad Rom. prooem.; ad Polyc. 7,1; 
Polyc. ad Phil. prooem.

10  Ign. ad Eph. 2,2; ad Magn. 6,1f.; ad Trall. 2,2; 
13,2; ad Smyrn. 8,1.

sembly (epì tò autó)11, that they should do 
everything in common with the bishop 
and with the presbyterate12, rather than 
meeting privately. The faithful are repri-
manded for absenting themselves from 
the episcopal Liturgy. If the faithful had 
assisted at a priest’s Holy Mass instead of 
the bishop’s, Ignatius undoubtedly would 
have reprimanded such action explicitly. 
Ignatius does refer to a Eucharistic celebra-
tion offered by a priest one time, but it is 
clear that the priest did not have standing 
authority to offer the Holy Mass, but that 
it was an emergency measure in the case 
of the absence of the bishop. The permis-
sion of the bishop is needed for a priest 
to offer “the Eucharist of the faithful,” at 
which the bishop normally presides. Noth-
ing that happens in “the church gathering” 
(eis tèn ekklesían, singular!) may be done 
without the bishop or without his per-
mission. The faithful must gather wherev-
er the bishop is (or, in exceptional cases, 
his representative)13. Ignatius even want-
ed to let the participants of the (Eucharis-
tic) assemblies be checked by name: ev-
eryone should come, without exception14. 
Such a demand makes sense only if there 
is but one place of worship and there is no 
opportunity to choose this or that “house 
church.” There is not even the slightest 
need for presbyteral “house churches,” be-
cause even the agape meal may be cele-
brated only in the presence of the bishop15. 
Ignatius is the Church Father who makes 
the ecclesial principle of unity appear to be 
a genuine ecclesiastical norm. Thus, in the 
expansive regions from Antioch to Italy, 
there was only one episcopal altar per city.

Around the year 235, an earthquake is 
the occasion for a persecution of Christians 

11  Ign. ad Eph. 5,3.
12  Ign. ad Magn. 7,1; ad Trall. 7,2; ad Philad. 7,1. 
13  Ign. ad Smyrn. 8,1.
14  Ign. ad Eph. 20,2; ad Polyc. 4,2.
15  Ign. ad Smyrn. 8,2. 



129Were there “house churches”?..

in some places of Cappadocia and Pon-
tus. The Christians’ “churches” are sought 
and burnt16. Precisely the use of the dou-
ble meaning of the word “church” in the 
sense of local Church that was persecuted 
and its building which was set on fire re-
veals that each city had only one church. 
This corresponds to a statement of Bishop 
Firmilian of Caesarea in Cappadocia, who 
wrote to Bishop Cyprian of Carthage, in the 
year 256, that there can be no forgiveness 
in the meetings of those who are re-bap-
tized, but there is only forgiveness in the 
episcopal churches. But the heretics, in op-
position to the one Catholic Church of the 
bishops, admit men to the priesthood17 
and establish “unholy altars”18. Firmilian 
opposed Pope Stephen in his recognition 
of the validity of the baptism of heretics 
which would necessarily lead the Pope to 
build many churches (with baptistries) in 
Rome19. This does not necessarily describe 
the real situation in Rome, which Firmilian 
hardly knew, but he only drew the neces-
sary conclusion of the fatal consequences 
of Roman dogmatics. In Firmilian’s judge-
ment, the acknowledgment of the validity 
of heretical baptism destroys what applies 
in Cappadocia and what should also ap-
ply to Rome: the principle of ecclesial unity 
with only “one Catholic church” and one al-
tar in each episcopal city.

During the period of the Diocletian per-
secution (303–305) Lactantius attests to 
one single (episcopal) church in Nicome-
dia (Bithynia)20 and in Heraklea (Thrace)21. 

16  Orig. comm. ser. in Matth. 39: in locis quibus-
dam […] persecutiones passae sunt ecclesiae et in-
censae sunt.

17  Cypr. [Firmilian.] ep. 75,16.
18  Cypr. [Firmilian.] ep. 75,16: altaria profana.
19  Cypr. [Firmilian.] ep. 75,17: multas alias pe-

tras inducat et ecclesiarum multarum nova aedificia 
constituat, dum esse illic baptisma sua auctoritate 
defendit.

20  Lact. mort. pers. 12,2f.; instit. 5,2,2.
21  Passio Philippi 3f.

When the senator Eugenius was Bishop of 
Laodikeia (Phrygia), around 315–340, he 
re-built “the whole church again from its 
foundation” (Calder 1920). There was ap-
parently only this one church in the city. It 
is the episcopal church whose predecessor 
was probably destroyed during the Diocle-
tian persecution.

In a sermon in honor of the Martyr Gor-
dius, Basil of Caesarea mentions of the de-
struction of the Christian “prayer hous-
es” and “altars” of Caesarea22. Some have 
wished to conclude from these terms that 
there were multiple churches in Caesarea. 
Such a conclusion does not follow neces-
sarily, because Basil preached in the subur-
ban Church of Gordius, and he therefore in-
cluded the martyr churches in his calcula-
tions. Thus, even at Basil’s time, there may 
have been a single altar within the city it-
self. At the time of the Emperor Julian the 
Apostate (361–363), martyr churches with 
altars were built near the Temple of Apol-
lo in Didyma in a suburb of Milet23. These 
churches are also obviously outside the 
city.

Around the year 370, Gregory of Na-
zianzen († 390) delivered a sermon, clear-
ly in the episcopal church of Iconium, for 
his deceased sister Gorgonia. He said that 
his sister, in her distress over her serious 
illness, had “pleaded before the altar” at 
night. She then placed her head on the 
altar and was healed24. Given the noctur-
nal hour, some conclude that this prayer 
must have taken place in her private ora-
tory. It may be the case that there were al-
ready private chapels in the late 4th centu-
ry, but such private chapels do not affect 
the principle of ecclesial unity. Neverthe-
less, careful interpretation helps to better 
understand the place at which she prayed. 
Again, everything suggests that there was 

22  Basil. Caes. hom. 18,2.
23  Sozom. hist. eccl. 5,20,7.
24  Greg. Naz. or. 8,18.



130 Stefan Heid

only the episcopal church in Iconium. In 
a private chapel, Gorgonia could have 
placed her head on the altar at any time of 
the day, so why she should do so at night? 
In addition, it seems that the community 
was praying for her health publicly, that 
is, in a church25. What set Gorgonia apart 
is that she, unlike the community, visited 
the same church at night to pray alone 
at the altar. As a person of public inter-
est, she may have been permitted to en-
ter the church even at night. In addition, 
Gregory mentions that Gorgonia offered 
gifts for the dedication of many “temples,” 
but especially for the church in which he 
was offering the sermon for her funeral26. 
She surely gave offerings for this church 
because she had been healed there. Thus, 
everything suggests that “the altar” of her 
healing was in the only church in Iconium, 
the episcopal church in which her broth-
er preached. Even in the Cilician Sebaste, 
there was but one church and one altar in 
the year 37527.

Even in Constantinople, there was sole-
ly the episcopal church Hagia Eirene, which 
probably dated from a pre-Constantinian 
period and was subsequently renovated. 
Located in the residential vicinity and con-
secrated in the year 360, the Hagia Sophia 
is a palace church or co-cathedral. Built as 
a sepulcher church by Constantine, the 
Apostle church contains the graves of mar-
tyrs. Even though it is located within the 
city walls of Constantinople, it is close to 
the wall and far from the center of the city. 
The site was chosen for the church because 
it is the point of highest elevation in the 
city. Apparently, the church was consecrat-
ed only after Constantine’s death († 337) 
and on that occasion was furnished with 
a fixed altar. It is an altar donated by the 
Emperor with the restriction that, after his 

25  Greg. Naz. or. 8,17.
26  Greg. Naz. or. 8,11.
27  Basil. Caes. ep. 244,7; 250f.

death, it be used solely to offer Holy Masses 
for him28. Eusebius’ explicit mention of the 
altar and its purpose could mean that he 
considers a permanently installed second 
altar—besides the cathedral altar—to be 
extraordinary. On the whole, this conclu-
sion corresponds with Eusebius’ statement 
that Constantine enriched Constantinople 
with several oratories and large churches 
in honor of the martyrs, both in the sub-
urbs and in the city itself29. The Church of 
Saint Paul (named thus only at a later pe-
riod) built in the beginning of the year 340 
in an unknown location, was actually built 
by the followers of the Arian Macedonius. 
In that church, Macedonius was elected 
an anti-bishop. The church therefore had 
a cathedra and an altar and belonged to 
a schismatic community. It is not a coinci-
dence that the church was later the buri-
al place of the Orthodox Bishop Paulos 
and thus became their episcopal church30. 
Gregory of Nazianzus, who was a kind of 
Catholic counter-bishop in Constantinople 
in 379–381, only had an emergency chapel 
in a private residence. The martyr’s Church 
of Acacius existed before 359, also far out-
side the city.

There are a number of testimonies for 
Syria and Palestine, although the location 
cannot always be determined with cer-
tainty. The Didaché (around the year 100) 
is based on a local or urban Christianity (in 
Syria)31, for which in each location there 
was apparently only one common Sun-
day Eucharist32. The Chronicle of Eddessa 
(from the 6th century), reports, on the basis 
of older documents, that, in the year 201, 
a great flood “destroyed the sanctuary of 

28  Euseb. vit. Const. 4,60,2.
29  Euseb. vit. Const. 3,48,1.
30  Socr. hist. eccl. 2,12,2; 5,9,2; Sozom. hist. 

eccl. 7,10,4.
31  Did. 12,2–3. 
32  Did. 4,3; 4,14; 9,5; 14,1. 



131Were there “house churches”?..

the Christian church”33. It follows that there 
was only one church in Edessa. In any case, 
only from the year 379 are other churches 
mentioned in that city. The community of 
the so-called Traditio Apostolica, at the be-
ginning of the 3rd century, which perhaps 
also was located in Syria, mentions only 
one church in the city. In this one church 
all the faithful, priests and deacons met 
for catechesis and there the bishop cele-
brated the Eucharist34. The Syrian Didaska-
lia describes the conditions of a township 
in the middle of the 3rd century. There was 
only the one episcopal church. On the one 
hand, this “house” was so large that it of-
fered ample space for laymen and numer-
ous clerics, but, on the other hand, there 
was cramped space for the faithful to sit 
or stand when the Holy Mass was well at-
tended35.

As far as Syrian Antioch is concerned, 
Bishop Ignatius’ statements are again per-
tinent for the 2nd century. Until the middle 
of the 3rd century, there is mention of but 
one “church,” also called “church building” 
(ho tés ekklesías oíkos), in Antioch. Until the 
imperial decision of 270, the Bishops Dom-
nus and Paul of Samosata disputed about 
this church36. It may be the case that a text 
of the Pseudo-Clement also belongs to the 
same time period. This text speaks of a cer-
tain Theopilus who transformed his own 
villa in the city of Antioch into a very large 
basilica, which is called a “church.” In this 
church, a cathedra was erected for Peter, 
so that the people could meet there dai-
ly37. Thus, there was but one single church 
in Antioch in which there was room for all 
the Christians of the city, even though this 

33  Chron. Edess.: in templum (h.e. partem 
ecclesiae ubi populus locum habebat) aedis sacrae 
Christianorum.

34  Trad. Apost. 8; 39; 41.
35  Didasc. Syr. 12. 
36  Euseb. hist. eccl. 7,30,10; 7,30,19. 
37  Ps.-Clem. recogn. 10,71,2f. 

church was originally a private villa. This 
legend probably concerned what was then 
the episcopal church of the city. In fact, the 
so-called Old Church of Antioch is said to 
have dated from Apostolic times. It was 
destroyed during the Diocletian persecu-
tion and was rebuilt after 313. It was evi-
dently the episcopal church. Constantine 
replaced it with a larger church which had 
the same episcopal function.

In Palestinian Caesarea, there seems to 
be only the episcopal church in the middle of 
the 3rd century38. In Tyre, too, evidently there 
was only the altar of the episcopal church39. 
In any case, the new cathedral church, con-
secrated in 315, was built over the ruined 
earlier building. Cyril of Jerusalem’s cate-
chesis to catechumens in the year 348 is im-
portant. He instructs them, when they visit 
other cities, to ask not for “the mansion” (tò 
kyriakón) or “the church” (he ekklesía), since 
the heretics also refer to their buildings us-
ing those terms, but to ask for “the Catho-
lic church”40. He suggests that each city has 
only one church building for the Catholic 
Church, even if there may be other “church-
es” of other Christian groups. Cyril’s own 
episcopal church is the complex of the Holy 
Sepulcher donated by Constantine. Anoth-
er statement by Cyril, however, has given 
the impression that there was another Cath-
olic church in Jerusalem at the time. He says 
that “here in Jerusalem” there is the “upper 
church” where the Holy Spirit descended 
upon the Apostles41. One could understand 
the term “upper church” as a designation in 
the sense of “the higher church.” According-
ly, there would be two churches in Jerusa-
lem: the episcopal church in the city center, 
the “lower” one, and one on Mount Sion, the 
“upper” one. If a later statement of Epipha-
nius († 403) is to be trusted, there was only 

38  Euseb. hist. eccl. 7,15,1–5. 
39  Euseb. hist. eccl. 10,4,68.
40  Cyrill. Hier. cat. 18,26.
41  Cyrill. Hier. cat. 16,4.



132 Stefan Heid

a small church on Mount Sion, possibly only 
on the upper floor of a building42. If that 
were the case, it would be strange for Cyril, 
in view of his own large episcopal church, to 
call such a little chapel “the upper church.” 
In addition to the word kyriakón, Cyril also 
uses ekklesía to designate the church build-
ing. But ekklesía also means, as he explains 
in detail, “assembly”43. He must have had 
this sense in mind in the case of the alleged 
church on Mount Sion, because, according 
to the Acts of the Apostles, the permanent 
gathering place for the Apostles after the 
Ascension was an “upper room” in Jerusa-
lem (Acts 1:13f.). Indeed, Cyril speaks of “the 
upper assembly place (ekklesía) of the Apos-
tles.” If one were to translate ekklesía with 
“church” in this case, it would be the “Church 
of the Apostles”. However, no church in Je-
rusalem ever had that title. “Upper” refers to 
the Upper Room, where the Apostles reg-
ularly gathered (Acts 1:13). Only later was 
the Upper Room made into a small church, 
as Egeria observes (381–384). Around 350, 
however, Jerusalem, like all the other cities 
in Palestine, had one single Catholic church.

A meaningful image emerges in North-
ern Africa already for the 2nd/3rd century. 
Here, too, historical researchers like to play 
with the cliché of private houses or “house 
churches,” in which the ecclesial communal 
life is said to have taken place. It is claimed 
that Tertullian of Carthage († after 220) is 
said to have known the Eucharist only as 
an evening communal meal (Agape meal). 
Such a personal event must naturally have 
been divided among numerous Agape 
meals in private homes. The textual sources, 
however, do not permit us to make such an 
assumption. Tertullian makes a clear distinc-
tion between two types of Christian events, 
namely, first, the evening Agape meals44, 

42  Epiph. mens. et pond. 14
43  Cyrill. Hier. cat. 18,22–26.
44  Tert. ux. 2,4,2: convivium dominicum. Apol. 

39,16f. and spect. 13: cena Dei. 

which obviously took place only in a smaller 
circle (it is not clear who organized them); 
secondly, the Eucharist (eucharistiae sacra-
mentum), which could take place either in 
the evening or in the morning45, and which 
was celebrated by the entire ecclesial com-
munity (ecclesia)46. This description corre-
sponds to a practice that was already ob-
served in Asia Minor at the beginning of the 
2nd century47. Tertullian does not state where 
the Agape meals are held and whether they 
possibly take place at different locations. 
The “church assemblies” (ecclesiae), howev-
er, take place in the “house of God” (domus 
Dei)48. In the church, the assembly meets un-
der the guidance of the presider (antistes), 
and there is also a baptistry49. There was 
clearly only one location for worship, even 
when the ecclesial community increases. 
Tertullian, at whose time the number of 
Christians in Carthage is estimated to have 
been several thousand (about 100,000  in-
habitants), mentions the concern of some 
Christians that the Gentiles could easily at-
tack them, because they gather at the same 
time and in large numbers “to the church 
meeting”50. Tertullian’s assertion supports 
one central Catholic Holy Mass.

Even half a century later, Bishop Cypri-
an of Carthage († 258) assumed that the 
entire local community meets in one loca-
tion for Holy Mass51. The priests participate 
in the Holy Mass offered by the bishop. It 
is noteworthy that Cyprian mentions that 

45  Tert. cor. 3,3: Eucharistiae sacramentum […] 
etiam antelucanis coetibus. 

46  Tert. cor. 3,3.
47  Plin. ep. 10,96,7.
48  Tert. ux. 2,8,3: Sordent talibus ecclesiae: 

difficile in domo dei dives. Idol. 7,1: in ecclesiam 
venire, de adversaria officina in domum dei venire.

49  Tert. cor. 3,2.
50  Tert. fug. 3,2: simul convenimus et complures 

concurrimus in ecclesiam. 
51  Cypr. or. dom. 4: in unum cum fratribus 

convenimus et sacrificia divina cum Dei sacerdote 
celebramus.



133Were there “house churches”?..

the new priests are to “serve the altar and 
the sacrifice”52. Such a service can only re-
fer to the bishop’s altar. It is true that there 
are multiple references to priests who of-
fer the Eucharist without the bishop, but 
clearly they did so only in cases of emer-
gency, such as in case of a prison53. Dur-
ing the persecution of Valerian, gatherings 
were prohibited, so that no Holy Masses 
could take place, even in prison. There is 
never mention of churches which are ad-
ministered independently by the priests. 
Cyprian speaks of but one church build-
ing in his episcopal city and in the cit-
ies of his area. All candidates for baptism 
come to the one church building. This is 
the episcopal church with the baptistry. 
Those who are baptized outside this one 
church need to be baptized anew54. One 
could maintain that, even though Cypri-
an mentioned but one church with a bap-
tistry, there could be additional churches 
without a baptistry. Another statement of 
his makes clear that there are no addition-
al churches. In addition to the baptisms 
“outside the church” Cyprian complains of 
sacrilegious sacrificial ceremonies “outside 
(the church)”. He emphasizes that there is 
only one altar on which sacrifice may be of-
fered55. Therefore, there is only one church 
in each city, namely, the episcopal church. 
In a letter to his congregation in Carthage, 
he also states clearly and succinctly that 
there is only one church, only one cathe-
dra and only one altar56. Cyprian was de-
fending a traditional ecclesial principle, 

52  Cypr. ep. 1,1.
53  Cypr. ep. 5,2.
54  Cypr. ep. 72,1: eos qui sunt foris extra eccle-

siam tincti […], quando ad nos adque ad ecclesiam 
quae est una venerint, baptizari oportere. 

55  Cypr. ep. 72,2: contra altare unum adque 
divinum sacrificia foris falsa ac sacrilega offerre. 

56  Cypr. ep. 43,5: Deus unus est et Christus unus 
et una ecclesia et cathedra una […]. aliud altare con-
stitui aut sacerdotium novum fieri praeter unum al-
tare et unum sacerdotium non potest. Ep. 66,5: sit 

which is also relevant with respect to schis-
matic movements. The schismatic priest 
and anti-bishop Novatian erected a sepa-
rate altar (altare conlocare) contrary to ec-
clesiastical norms57. According to Cyprian, 
however, there may be only one altar, the 
construction of which belongs to the bish-
op alone. It is not known whether Cyprian 
had authorized a second altar in Carthage. 
Since he asked rhetorically whether he had 
to withdraw from his altar and his cathe-
dra58, after Novatian had erected his altar 
and cathedral in Carthage, then it is obvi-
ous that he had but one cathedra and one 
altar. His remarks that not all the brothers 
could participate in the episcopal dinner, 
which was a quasi-ritual meal with mixed 
wine, is also instructive. For this reason, 
they celebrated the Eucharist in the mor
ning59. From this, one must conclude that 
the dinner (the agape meal) took place in 
a large dining room in the episcopal house. 
Here space was limited, especially when 
the participants at the agape meal reclined 
at table. For the Eucharist, in which ideally 
the “whole brotherhood” is present, a larg-
er space was needed, namely, the episco-
pal church. In addition, it is difficult to of-
fer the Holy Mass directly after a dinner at 
which wine is taken. The communal Mass is 
therefore displaced to the morning hours. 
This confirms Tertullian’s statements. What 
is new is only that by Cyprian’s time there 
were also heretical houses of worship (with 
altars/cathedras), which Cyprian does not 
recognize as places of worship60. Around 
303, the Basilica Novarum already existed 
in Carthage. This church lies outside the 
city proper, however, at the “new cemeter-
ies” (novae areae) (Saxer 1980: 186). Optat 

antistes et rector altari eorum pariter et plebi resti-
tutus.

57  Cypr. ep. 73,2.
58  Cypr. ep. 73,2.
59  Cypr. ep. 63,16.
60  Cypr. ep. 68,2; 69,8; 73,2.



134 Stefan Heid

of Mileve, who wrote about the episco-
pal consecration of Caecilianus in 312/13 
a long time after the event, seems to be 
aware of only one church in Carthage, the 
episcopal church, which he calls basilica 
and ecclesia61.

Two consular and administrative doc-
uments from the period around 315–320 
which deal with the Donatist dispute, men-
tion the church buildings in the North Af-
rican episcopal cities of Cirta and Abthug-
ni62. They refer to the conditions during the 
Diocletian persecution (303). Researchers 
like to mention these texts in support of 
“house churches”, because they mention 
the domus in Cirta, and to compare it to the 
church complex of Dura Europos. It could 
be the case that Cirta and Abthugni had 
extended buildings with an integrated or 
independent church space. What is impor-
tant is that in Cirta and also in Abthugne 
there was but one church (basilica, eccle-
sia), namely the episcopal church63. The 
case is certain for Cirta, because the Dona-
tists had successfully occupied the “Basilica 
of the Catholic Church,” so that there was 
no other choice for Constantine but to fi-
nance the Catholic’s own “basilica” in the 
year 330. Furthermore, the destruction of 
the “basilicas” in the episcopal cities of Fur-
nos and Zama is reported64. These “basili-
cas” were surely the episcopal churches. In 
any case, there is no mention of decentral-
ized parish buildings or “house churches”. 

61  Opt. Mil. 1,19,2f.
62  The Acts of Cirta/Gesta apud Zenoph. 

(Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 
26, 185–197) were written around 310; those 
of Abthugni/Acta purgat. Felic. (ibid. 197–204) 
around 315.

63  Gesta apud Zenoph.: semper civitas nostra 
unam ecclesiam habet. Ibid. (193): in basilica. Acta 
purgat. Felic. (ibid. 199): mittunt in domo episcopi 
Felicis […]. sic Galatius nobiscum perrexit ad locum, 
ubi orationes celebrare consueti fuerant. inde cathe-
dram tulimus.

64  Acta purgat. Felic.

The Synod of Elvira took place in Spain, 
at the beginning of the 4th century, and was 
attended by numerous bishops and priests 
of the peninsula. The Synod makes men-
tion several times of ecclesia in the singular 
in the sense of church buildings65. The sin-
gular indicates that there is only the epis-
copal church (ecclesia catholica66) with the 
cathedra67 and the baptismal font68 in each 
respective city. In fact, Canon 21 speaks of 
the city church, whose clerics supervise the 
regular church attendance of the faithful 
and catechumens69.

For the area of Gaul only Irenaeus of 
Lyon is to be mentioned. He speaks in 
the singular of the “altar” (in the “house of 
God”) and refers this to the priestly minis-
try of the Disciples of Jesus, i.e., the Apos-
tles70. Elsewhere, he deals with the bish-
ops appointed by the Apostles, with whom 
one must be in communion. The heretics, 
on the other hand, separate from them and 
“gather in whatever place.” They carry for-
eign fire, i.e., foreign teachings, to the “al-
tar of God”71. One might think that the de-
viants set up their own altars at their meet-
ing places. But Irenaeus intends, rather, 
that they separated from their Mother the 
Church where there is the only true “altar of 
God,” after they had tried in vain to spread 
their teachings there.

The persecution edict of the Emper-
or Diocletian in 303 called for the demoli-
tion of the “churches” (ekklesíai)72. The cor-
responding decree of Constantius Chlorus 
in the west called for the demolition of the 
conventicula73. The word “conventicle” could 

65  Can. 29, 36, 38, 52, 52, 56.
66  Can. 22.
67  Can. 58.
68  Can. 48.
69  Can. 21; 45; 46. 
70  Iren. adv. haer. 4,8,3.
71  Iren. adv. haer. 4,26,2: Et haeretici quidem 

alienum ignem afferentes ad altare Dei.
72  Euseb. hist. eccl. 8,2,4.
73  Lact. mort. pers. 15,7.



135Were there “house churches”?..

lead one to think of small “house church-
es.” What is meant are the “meeting places” 
of Christians, which had long been called 
“churches.” Nothing is mentioned about the 
type and size of the buildings. Galerius’ Edict 
of Tolerance of 311 and 313 permit the re-
establishment of the conventicula through-
out the empire and speak of the loca ad 
quae antea convenire consueverant74. None 
of these decrees implies a plurality of city 
churches, because the measures refer to the 
provinces as a whole and not only to the city 
churches, but also to the churches at cem-
eteries. Also, in Eusebius’ sermon on the oc-
casion of the consecration of the church in 
Tyre in 315, there is nothing to indicate that 
there are or have been other “churches” in 
addition to this episcopal church75. On the 
contrary, the episcopal church had been de-
stroyed during the persecution and was re-
built at the same location so that all Chris-
tians in the city could gather again “in the 
same place” (epì tautón)76.

If ideally there was only one meet-
ing place in each city, it is likely that these 
buildings would have had to be enlarged 
in the course of the third century, at the lat-
est, when there was a long period of peace 
from 260 to 303. In fact, Eusebius of Cae-
sarea, with a view to the eastern half of the 
empire in particular, says that thousands of 
people attended the services, that count-
less Christians gathered in every town, and 
that wonderful gatherings were celebrated 
in the houses of prayer. Since the old build-
ings were no longer sufficient because of 
the growing number of believers, new spa-
cious churches were built in all cities from 
the ground up. Eusebius does not say that 
new churches were built in each city, so that 
the number of churches increased. In fact, it 
is hard to imagine that even in the 3rd cen-
tury the cities were filled with churches. In 

74  Lact. mort. pers. 34,4; 48,7.
75  Euseb. hist. eccl. 10,4,14.
76  Euseb. hist. eccl. 10,4,28.

this case, several smaller churches would 
have been sufficient to remedy the lack of 
space. Eusebius, however, thinks of huge 
church rooms that could possibly hold a 
thousand people and replace the earlier 
buildings77. This is also what Rufin sees in his 
translation of the church history of Eusebius 
(ca. 401), when he adds that the size of the 
churches was so vast that their dimension 
has reached those of cities78. It is hardly con-
ceivable that in one city several churches of 
such enormous size were built. Specifically, 
Rufin must have had in mind the episcopal 
twin church of his hometown of Aquileia. 
Thus, Eusebius will be understood in such a 
way that in a city there was and could only 
be the episcopal church in which there was 
room for all the Christians in the city.

The development of adapting the epis-
copal church to the growing cities contin-
ued during the Constantinian period, as is 
evident in the examples of Aquileia, Milan, 
Verona, Geneva and Trier, all of which have 
very large churches. In fact, Eusebius men-
tions Constantine’s Decree of 324, which 
legislated that the existing churches in the 
eastern provinces should be renovated, en-
larged or, if necessary, rebuilt79. Accompa-
nying letters must have been sent to all the 
bishops. There is no mention of increasing 
the number of churches, but it is to be as-
sumed that the emperor had in mind the 
episcopal churches which were either dam-
aged, were too small or were destroyed dur-
ing the Diocletian persecution80, and there-
fore had to be rebuilt. Constantine appears 
to take it for granted that the Christians of a 
given city gather around the bishop for the 
Holy Mass and that there is now a greater 

77  Euseb. hist. eccl. 8,1,5.
78  Rufin. hist. eccl. 8,1,6: cottidie orationum 

domus dilatarentur, ita ut amplitudo earum 
concludere instar urbium videretur.

79  Euseb. vit. Const. 2,45,1; 2,46,3.
80  Euseb. vit. Const. 1,13,2; 3,1,4; hist. eccl. 

8,2,4; theoph. syr. 3,20.



136 Stefan Heid

need for space, which is particularly taken 
into account in the measures of the Decree.

Furthermore, Constantine’s Decree on 
Heretics of 25 September 326 indicates 
that in various cities the Novatians, Va
lentinians, Marcionites, Paulites, and Mon-
tanists meet in their own churches. The De-
cree expropriates their “houses of prayer,” 
which are granted to the respective Cath-
olic bishops81. It is also said that the secta
rians, rather than going to their own meet-
ings, should rather go to the “true worship” 
of the “Catholic Church,” which is certainly 
the bishop’s church. This speaks for a sin-
gle place of worship in a city. However, it 
was the use of former sect churches by the 
Catholics that would begin to change the 
ecclesial unity principle.

3. The Metropolitan Cities 
of Rome and Alexandria
Research assumes that in larger cities 

gathering all Christians in one place was 
virtually impossible from the beginning. 
For this very reason, it is assumed that, 
especially in Rome, the Christians met in 
the various “house churches”. In any case, 
the scientific hypothesis of a fragmented 
house-church Christianity seems to be par-
ticularly plausible for Rome because of the 
social and ethnic differences and the pres-
ence of sectarian groups. And yet, the evi-
dence suggests the contrary, namely, that 
in Rome and Alexandria there was an ef-
fort, even into the 4th century, to maintain 
the principle of common episcopal Eucha-
ristic celebration.

a. Rome
In his Letter to the Romans of the year 

55 A. D., Paul testifies to the special close-
ness and unity of the Roman Christian 
community. He addresses all the Christians 

81  Euseb. vit. Const. 3,64f.

in Rome (Rom 1:7). In his final greeting, he 
mentions also the “assembly” (ekklesía) in 
the house of Prisca and Aquila (Rom 16: 
5) as well as other “houses” and commu-
nities in Rome (Rom 16:10f.; cf. 16:14ff.). 
It is completely natural and understand-
able that, in such a large city, there were 
a number of family circles of Christians. 
The presence of such groups in no sense 
proves the presence of “house churches” 
in the sense of autonomous Eucharistic 
services. The Letter to the Hebrews could 
have been written in Rome around the 
year 70 and probably was addressed to a 
local Church. The local Church does not 
have group meetings, but only the entire 
congregation meets, even if not all can 
attend (Heb 10:25). Since the letter men-
tions one altar (Heb 13:10), there was only 
one sanctuary in the relevant local Church. 
All must have partaken from this one al-
tar, no matter how large the assembly may 
have been. The aforementioned First Let-
ter of Clement, which was certainly writ-
ten in Rome, supports the one Eucharist 
celebration for the entire Roman com-
munity. The “Shepherd of Hermas,” which 
was also composed in Rome around the 
year 140 or 150 also speaks in the singu-
lar of the “sanctuary” (hagíasma), which is 
connected to the Temple in Jerusalem (Ex 
25:7; 1 Chron 22:19; 18:10 LXX). The priests 
(who are probably identical to the “bish-
ops” mentioned elsewhere) sit in this sanc-
tuary on a common bench82 from which 
they “preside” over the “church” in the city 
of Rome83. It becomes clear that this must 
be a type of sigma-shaped synthronon in 
the place of worship of the Christians be-
cause the individual places are distribut-
ed to the priests on the right and on the 
left side according to rank (cf. Rev 4:4; 8:3). 
Accordingly, the priests of Rome offer the 

82  Past. Herm. 9,7–10,4.
83  Past. Herm. 8,3. 



137Were there “house churches”?..

Eucharist collegially and not in alleged 
“house churches.”

The Christian philosopher Justin, who 
knew Palestine, Asia Minor and Rome from 
his own experience, wrote in his Apolo-
gy in the year 160: “On the so-called Sun-
day, the gathering of all who live in the cit-
ies or in the countryside takes place in the 
same place”84. Noteworthy here is the ref-
erence to the city. He mentions a general 
practice that applies to all cities. The “coun-
tryside” probably refers to the surround-
ings of the cities (suburbium). The Eucha-
ristic celebration always takes place on 
Sunday and always “in the same place” in 
a city. The phrase “in the same place” (epì 
tò autó) in Christian usage refers to the (li-
turgical) assembly of all Christians in a city. 
Justin undoubtedly refers to a single loca-
tion and meeting for the celebration of the 
Eucharist within a city. He certainly does 
not want to assert that the meeting places 
of Christians never change their location, 
but he wants to emphasize that all Chris-
tians, even those of the surrounding area, 
come together in one place (wherever this 
may be concretely). To leave no doubt as to 
his statement, Justin adds that on Sunday 
Christians “hold the assembly together”85. 
That expression would make little sense if 
several Holy Masses were offered in one 
city. Justin emphasizes that there is a sin-
gle congregation, surely in order to dispel 
any impression of the pagan readers of his 
Apology that Christians, like the heretics, 
hold secret liturgical services, at which they 
could be doing immoral things86. Although 
Justin does not specifically mention Rome, 
he certainly does not exclude the city in 
which he is staying at the time of his writ-
ing. This is all the more significant since in 
Rome, because of its size, one would not be 
surprised to find more than one Eucharistic 

84  Iustin. apol. 1, 67,3.
85  Iustin. apol. 1, 67,7.
86  Cf. Iustin. apol. 1, 26,7.

service. Although the Acts of the Martyr-
dom of Justin, who was executed in Rome, 
seem to be aware of a number of Christian 
gathering places, the dates and textual ac-
curacy of the Acts are so uncertain that, 
for methodological reasons, the authentic 
Apology must be given greater importance 
in interpretation. The Acts have little signif-
icance, because, even though they men-
tion meeting places, they do so without 
any connection to the Eucharistic celebra-
tion (Heid 2016: 273–275).

Nevertheless, there were probably de-
centralized meeting places for the Chris-
tians of Rome under the guidance of the 
Church governance at the time of Justin. 
It seems, however, that the Holy Eucharist 
was not offered in these meeting places. 
According to Justin, at the end of the Sun-
day Eucharistic celebration, which was of-
fered by the “presider,” the Eucharistic gifts 
(bread, wine and water) were carried by 
the deacons to the “absent”87. The distribu-
tion of food items from sacrificial offerings 
to those absent was common during an-
tiquity, and included the sending of both 
food (bread, meat) and drink (wine). In an 
analogous way, the practice of distribut-
ing Holy Communion to the absent devel-
oped in Rome. Even if the practice did not 
remain limited to Rome, it had particular 
import in that city. As long as there was but 
one place for the Holy Mass, then in such a 
large city as Rome it must be made possible 
for more people to participate. The distri-
bution of Holy Communion is ideal for such 
a purpose. Such distribution would be dif-
ficult to achieve individually, because how 
could the deacons have known from Sun-
day to Sunday who was absent and where 
he lives? Justin also gives the impression 
that the deacons left the central Holy Mass 
immediately after Communion on Sunday 
and went into the city to distribute Holy 

87  Iustin. apol. 1, 65,5; 67,5.



138 Stefan Heid

Communion. It hardly would have been 
possible to visit all the absentees in their 
houses within a few hours. It is more rea-
sonable, therefore, to assume that the dea-
cons would go to certain determined plac-
es where they would distribute Holy Com-
munion, perhaps in the context of a short 
prayer service for the assembled believers.

Even if there were decentralized mee
ting places, therefore, there was no Holy 
Mass in these places (and therefore also no 
baptisms), because only deacons served 
these satellite places. The whole procedure 
of the distribution of Holy Communion was 
subject to the supervision of the presider 
(bishop)88. In addition, only one collection 
was taken up at the central Sunday Holy 
Mass. Consequently, those meeting places 
at which Holy Communion was distribut-
ed were financially dependent on the main 
church, since they did not have their own 
collection outside of Holy Mass. The de-
centralized meeting places were therefore 
entirely dependent institutions, unlike the 
suggested autonomous “house church-
es.” Most certainly, the meeting places did 
not have their own churches with altars. In 
any case, the principle seems to hold that 
there was but one Holy Mass and one al-
tar in Rome. 

Even in the year 200, there seems to be 
only the episcopal church in Rome, as sev-
eral texts suggest. The Muratorian Frag-
ment is a list of those books of Scripture 
which may be read in the Church of Rome. 
The canonical Scriptures are read “to the 
people in the church.” Since there is men-
tion of the cathedra immediately before 
the just-quoted phrase, the context must 
be that of an episcopal church89. Even if 
there had been other churches, the text 
would have had to mention them, to assure 

88  Euseb. hist. eccl. 5,24,15.
89  H. Lietzmann (ed.). Das Muratorische 

Fragment und die monarchianischen Prologe zu 
den Evangelien. Bonn, 1921. Pp. 8–10.

that no unauthorized Scriptures would be 
read in them. In addition, Irenaeus of Lyons 
writes around the year 200 that Bishop Ani
cet (ca. 155–166) authorized Bishop Poly-
carp of Smyrna, who was present in Rome, 
“to celebrate the Eucharist in the church”90. 
“Church” in this case certainly is not a sim-
ple reference to the local Roman Church, as 
if Bishop Anicet could have forbidden an-
other bishop from offering the Holy Mass 
in his Diocese, especially given that Rome 
and the local Churches of Asia Minor were 
in communion91. The permission rather in-
volved something very particular, namely, 
that Polycarp was permitted to preside at 
the Holy Eucharist at Bishop Anicet’s epis-
copal church. This means that there is (only) 
the episcopal church of Rome which comes 
into question. Lastly, in his commentary on 
the book of Daniel, Hippolytus, writing of 
Rome around the years 200–204, generally 
speaks of the Christians’ persecutors wait-
ing for all Christians to gather in prayer in 
the “house of God” to drag some of them 
to the court92. Hippolytus assumes that in 
one city — even in Rome — there is only 
one church. A few years later, Hippolytus, 
then the anti-bishop, speaks of Victor (ca. 
189–199) as “the bishop of the Church”93, 
referring to the Roman local Church. He 
juxtaposes the “school” (of the unrecog-
nized Bishop Callist [217–222]) with the 
“sects” of the (one) “church” (Rome)94. He 
does not mention the church building as 
such, but he writes that the followers of 
the (pseudo-) Bishop Callist refer to them-
selves as the “Catholic Church” and some 
prefer to meet with them instead of him95. 
It is also said that some former members of 
the sect went over to Callist and filled his 

90  Euseb. hist. eccl. 5,24,17.
91  Euseb. hist. eccl. 5,24,15.
92  Hippol. comm. in Dan. 1,21. 
93  Hippol. ref. 9,12,10.
94  Hippol. ref. 9,12,20f.
95  Hippol. ref. 9,12,25.



139Were there “house churches”?..

“school”96. The word didaskaleíon as used 
here means the place where the students 
gather around the teacher and “fill” the 
hall. Thus, Hippolytus is aware of the one 
and only episcopal church in Rome, which 
he certainly does not recognize. As anti-
bishop, he has his own church building97.

The community of Christians in Rome 
was well provided for financially due to 
its many members, and, since the middle 
of the 3rd century, it was divided into sev-
en administrative districts. At that time, the 
city had 46 priests, 7 deacons and 7 sub-
deacons who were financed by the bish-
op98. Some researchers maintain that these 
priests were ordained for service in the 
supposed “house churches”  — about 20 
in number — whether or not these “house 
churches” were in structural continuity 
with the later titular churches. It is true that 
the Roman Church in the middle of the 3rd 
century had a unified administration un-
der the guidance of the bishop. The bish-
op was responsible for the “entire Church” 
in the city as well as the suburbs with the 
cemeteries99. For this reason, there would 
have been one central Church. An anony-
mous text about the Roman past of the 
priest Novatian intends to show that the 
rigorist was at one time not as harsh with 
sinners. He himself had experienced many 
and serious crimes which had happened 
in the past “in the Church,” in “the house of 
God”100. At the time, he had wept with sor-
row “in the one House, that is, the Church 
of Christ” over the transgressions which 
others had committed, as though their 

96  Hippol. ref. 9,12,21.
97  Hippol. ref. 9,12,21.
98  Euseb. hist. eccl. 6,43,11.
99  [Cypr.] ep. 8,3: corpora martyrum […] 

constituatur super decem civitates […] tota ecclesia. 
100  Anon. ad Novat. 14,1 (Corpus Christianorum, 

Series Latina 4, 148): haeretice Novatiane, qui post 
tot et tanta in ecclesia a quibusdam retro voluntarie 
commissa crimina, quae et tu ipse in domo Dei 
priusquam apostata esses cognoveras. 

transgressions were his own101. At that 
time, therefore, there existed but one sin-
gle church building in Rome. The text is 
generally dated around the middle of the 
3rd century and located in Rome.

Archaeological traces of alleged 
“house churches” in Rome are complete-
ly absent: Pre-Constantinian Christian as-
semblies and places of worship are not ar-
chaeologically detectable. The very place 
at which one would most likely suspect to 
find “house churches,” namely, below the 
later titular churches, they are not to be 
found. It can be assumed that what Jus-
tin describes about the central Sunday Eu-
charist and the distribution of Holy Com-
munion by deacons continued to be val-
id for the 3rd century: Christians may have 
met in prayer and charity on weekdays in 
decentralized places, whenever possible, 
but for the Sunday Mass they went to the 
episcopal church. If it was not possible for 
them to go to the episcopal church, they 
received Holy Communion (fermentum) 
at the place they gathered on weekdays. 
These centers were obviously not sacred 
spaces in the sense of churches with al-
tars; for this reason, they are not archae-
ologically detectable. It is possible that 
these places were under the supervision 
of a priest who had limited sacramental 
authority outside of the celebration of the 
Holy Mass. The 46 priests undoubtedly act-
ed collegially, that is, in close contact with 
the bishop without having independent 
roles as liturgists102.

But where did the Sunday episcopal 
Mass take place? The question of wheth-
er there was a central see for the bish-
op in pre-Constantinian Rome (on the 

101  Anon. ad Novat. 13,8: iste Novatianus […], 
qui semper in domo una, id est Christi ecclesia, 
proximorum delicta ut propria fleverit, onera fratrum, 
sicut apostolus hortatur, sustinuerit, lubricos in fide 
caelesti allocutione corroboraverit.

102  [Cypr.] ep. 8,3: et presbyteri et tota ecclesia. 



140 Stefan Heid

Aventine?) or whether each bishop chose 
his official residence at his own discretion, 
remains an open question (Harnack 1924: 
836–840). There is only agreement that 
since the 3rd century there was such a cen-
tral See with a church. The Historia Augusta 
quotes a letter from the Emperor Aurelian 
(270–278) to the Roman Senate, in which 
it juxtaposes the “Temple of All Gods” with 
the “Church of Christians”103. Apparently, 
the Emperor had in mind two particular 
buildings in Rome as main cultic sites of 
the two religions.

For the state of the Liturgy in Rome at 
the beginning of 4th century, it is notewor-
thy that Emperor Constantine built only 
the Lateran church within the city, if one 
leaves out of consideration the church of 
S. Croce in Gerusalemme which was rath-
er a private palace church (see below). 
The Lateran Basilica was the new episco-
pal church. The Lateran Basilica is also very 
large, probably because it was intended for 
the entire Christian population of Rome. 
Probably, even at that time, there was still 
but one episcopal Mass on Sundays. This is 
all the more surprising because the Lateran 
is located on the outskirts of the city and 
requires a cumbersome walk for those who 
live within the city proper. Precisely be-
cause the Lateran is built on the outskirts, 
some speculate that there must have been 
additional churches in the city center. But 
the sources do not support such a suppo-
sition. The textual sources mention neither 
existing decentralized “house churches”, 
which could have lost their function due 
to the Lateran, nor a call for new decentra
lized church buildings. In fact, even in other 
cities, the representative episcopal church 
can be found in peripheral locations, with 
no evidence of other churches in the city 

103  Hist. Aug. vit. Aurel. 20,5: Miror vos, patres 
sancti, tamdiu de aperiendis Sibyllinis dubitasse 
libris, proinde quasi in Christianorum ecclesia, non in 
tempo deorum omnium tractaretis.

center (e.g. the cities of Arles, Aosta, Bar-
celona, Geneva, Trier). The Lateran Basilica 
has seven side altars to receive the offer-
ings of the seven urban districts, because 
apparently the seven deaneries did not 
have their own Sunday Masses in their part 
of the city.

It is all the more surprising that Con-
stantine build only the Lateran Basilica be-
cause he did not lack funds to build other 
churches. He and his successors built sev-
eral martyr churches at cemeteries at the 
city gates (St. Peter, St. Paul, St. Sebastian, 
St. Agnes, St. Lawrence, Sts. Peter and Mar-
cellinus). These churches are of consider-
able size, but they are not parish church-
es for the rural population. Rather, they 
served the urban population on the oc-
casion of the martyr feast days. And they 
serve not only the Christians of the nearest 
neighborhoods, but all Christians in Rome, 
because the martyrs belonged to all, so 
to speak. Even though the route to such 
a church could be a distance of several ki-
lometers, long routes were not uncommon 
for Romans, because the Lateran, too, was 
in a peripheral location. While the location 
of the episcopal church general depends 
on coincidence  — donations, ownership, 
etc.  — the suburban martyr churches 
obey a firm law: they are always near mar-
tyrs’ graves, i.e., cemeteries. Therefore, too, 
their number corresponds to the number 
of holy places. Martyr churches are lieux 
de mémoire, and indeed they serve the 
memory of specific heroes of Christianity, 
whose tombs, according to Roman law, are 
immovable. Therefore, a martyr can only 
be celebrated at his grave. Every martyr’s 
church is unique and indispensable. Their 
exclusive right is reflected in the bishop 
coming to offer the Mass (stational Mass) 
on the feast day in question — the day of 
the death or the burial of the martyr con-
cerned.



141Were there “house churches”?..

It remains to discuss palace chapel of 
S. Croce in Gerusalemme. As a palace chapel 
it does not break the principle of a single 
episcopal church. On the other hand, Con-
stantine donated an altar to the chapel104, 
just as in some of the cemetery churches. 
All this took place very early on. In the East, 
at least, altars of martyrs are documented 
only several decades later. The fact that 
Rome stands out is surely due to the high 
number of imperial interventions. These 
imperial interventions happened, even 
when they in part violated ecclesiastical 
norms, by virtue of the authority of a man 
who considered himself to be a “bishop” 
in his own right (epískopos ton ektós). Even 
the Bishop of Rome could not do anything 
contrary to the Emperor. Constantine do-
nated even two altars in the church of Sts. 
Marcellinus and Peter, one in the basilica 
and another in the adjacent mausoleum of 
his mother. Similarly, he had an altar built 
in his church of the Holy Sepulcher in Con-
stantinople, even though it lies within the 
city walls.

b. Alexandria
Perhaps the most comparable to Rome 

is the Egyptian city of Alexandria. Clem-
ent (around 150–215), is controversial de-
pending on whether one understands him 
to use the term “church” to refer to a build-
ing or the assembly. Since Clement some-
times speaks of “churches” in the plural, 
this could indicate a plurality of such build-
ings. In fact, Clement knows the parlance 
in which “church” refers to a building105. 
He himself uses “church,” however, primar-
ily in the sense of “(church) assembly”. This 
usage is to be assumed even in those pas-
sages in which he uses the term “churches” 
in the plural106. His statement that heretical 
leaders (“sophists”) prefer to “preside over 

104  Lib. Pont. 34.
105  Clem. Alex. strom. 1,15,66,2.
106  Clem. Alex. paed. 3,11,80,1; 3,11,81,2.

a school rather than a church”107 might sug-
gest that there were many priest-run Cath-
olic church buildings in Alexandria, but the 
context makes the meaning clear: Only 
the sectarians have such fragmentation. In 
contrast, there is but one true Church, the 
truly ancient Church in which the righteous 
are gathered. The unicity of the Church be-
longs to its essence108. Although Clement 
gives no explicit indication that there was 
only one Catholic church assembly in Al-
exandria, it is obvious that his polemic 
against the sectarians is based on the well-
known and therefore tacitly presupposed 
fact that the Church in Alexandria met in 
only one place and that the local commu-
nity referred back to this place since time 
immemorial, back to Apostolic times. In 
fact, Clement’s image of the Church is ur-
ban: in one city there is a single parish 
(“church”) and a bishop with a unified cler-
gy; the bishop presides over the church as-
sembly109. There, the Eucharist is celebrat-
ed in accord with the Church’s ordinanc-
es110, while the local gathering of heretics 
is not called “church”111 and its “presiders” 
are not such112. In contrast to the many al-
tars of the gentiles, Clement speaks in the 
singular of “the altar here with us”113. When 
he mentions, shortly after, the only immac-
ulate altar in Delos on which no bloody 
sacrifices are made, this confirms the as-
sumption that in Alexandria there is only 
the altar of the episcopal church114. If Clem-
ent asserts that the true Gnostics, i.e., the 
Christians, do not pray in a “selected sanc-
tuary” but everywhere, this does not sug-

107  Clem. Alex. strom. 7,15,92,7. 
108  Clem. Alex. strom. 7,17,107,3–5.
109  Clem. Alex. quis div. salv. 42,2f.; strom. 

3,18,108,2.
110  Clem. Alex. strom. 1,19,96,1. 
111  Clem. Alex. strom. 1,19,96,1f.
112  Clem. Alex. strom. 7,15,92,7.
113  Clem. Alex. strom. 7,6,31,8. 
114  Clem. Alex. strom. 7,6,32,5.



142 Stefan Heid

gest a multitude of meeting places, since 
he is obviously engaged in a polemic 
against pagan temples and festivals. What 
it means is: The Christians do not pray like 
the Gentiles in a “chosen sanctuary.”

Origen (1st half of the 3rd centu-
ry) generally uses “church” to refer to all 
the Christians in a city, that is, the local 
Church (for example, in Corinth, Ephesus, 
Pergamon)115. The Christians gather “in 
the same place” (epì tò autó) for prayer116, 
namely in the church117. When Origen uses 
the word “churches” in the plural, he refers 
to the whole world. In that sense Jerusalem 
and its altar were destroyed, and church-
es and altars were “built” instead118. Like-
wise, he says that the whole world is full of 
“churches” (domus ecclesiae)119. He certain-
ly does not refer to private meeting rooms, 
but to actual church buildings, which he 
also calls “prayer houses” (domus orationis). 
He uses these terms to refer to the selected 
location at which the local Church meets. 
In a sermon, Origen speaks of the “holy 
places” entrusted to the priests in the cities 
and suburbs120. But in this context, he is re-
ferring to the Old Testament (Num. 35:1f.?), 
not to the organization of the Church.

Dionysius, a disciple of Origen, was 
Bishop of Alexandria from 248 until about 
265. We have fragments of his letters ac-
cording to which the state authorities 
knew of the meetings of the bishop and 
his clergy, both in the city and on the cem-
eteries121. All meeting places were subject 
to the jurisdiction of the bishop122. In the 
city proper, there was apparently only the 

115  Orig. c. Cels. 3,30.
116  Orig. orat. 31,5; 31,7.
117  Orig. in Jesu Nav. hom. 10,3: ut ad ecclesiam 

veniant […], ad ornatum quoque altaris vel ecclesiae 
aliquid conferant.

118  Orig. in Jesu Nav. hom. 2,1.
119  Orig. in Ex. hom. 2,2. 
120  Orig. in Lev. hom. 11,1.
121  Euseb. hist. eccl. 7,11,10.
122  Euseb. hist. eccl. 7,13.

episcopal church, because during his exile, 
as it is said, Dionysius organized even more 
stably the visible assembly of the faithful in 
the city of Alexandria. This is undoubtedly 
the meeting for Holy Mass. Likewise, in the 
city of his exile he gathers a new “church” 
around him. A letter from Dionysius to 
Bishop Sixtus II of Rome points in the same 
understanding. According to the letter, 
there was in Alexandra only the episcopal 
church with altar and baptistry, in which 
the “brothers” gathered for the Eucharist 
and baptism123.

Alexandria probably had an episcopal 
church (the location of which is unknown) 
already under the just-mentioned Diony-
sius. This church was supposedly already 
replaced by a larger church (Church of The-
onas, on the northwestern outskirts) by 
Theonas, the later bishop (282–300), dur-
ing the reign of Emperor Aurelian (270–
275). Under Bishop Alexander (312–328) 
this church was enlarged. This is certainly 
the church at which the faithful saw the 
Desert Father Anthony debate with the 
Arians (around 337/38). “Everyone from the 
city came together to see Anthony,” and 
they came “to the church”124. It follows that 
the church must have already been sig-
nificant in size. Nevertheless, it is obvious 
that soon the church was not able to hold 
the entire community, so that a much larg-
er church was built around 340, but again 
in a peripheral location (Kaisareion, oppo-
site the eastern harbor) (Seeliger, Krumeich 
2007: 45–55; 1984: 213f., 217f.; Martin 1989: 
1136f.). Between 351 and 353, Athanasius 
(Bishop 328–373) celebrated Easter with all 
the Christians in the city in the still unfin-
ished “Great Church.” Athanasius claims to 
justify the “Great Church” by explaining that 
the city at that time — in the middle of the 
4th century — had but a few, extremely nar-

123  Euseb. hist. eccl. 7,9.
124  Athan. vit. Anton. 70,1–2.



143Were there “house churches”?..

row church rooms125. None of them can be 
safely traced back to the pre-Constantinian 
era. Athanasius does not seem to count the 
two episcopal churches mentioned above. 
Even though they were modest in size, the 
number of Christians must have increased 
considerably during the first decades of 
the fourth century. In any case, Athanasius 
assumes that the entire community cel-
ebrated the Liturgy with the bishop, cer-
tainly not only at Easter. The fact that three 
successive episcopal churches were built 
in ever larger dimensions also points to 
the tradition of episcopal worship. Even if 
there were smaller churches with their own 
clergy at the beginning of the episcopate 
of Athanasius, this does not mean that the 
priests were celebrating the Eucharist in-
dependently there on Sunday. Much more 
likely is something similar to what hap-
pened in Rome, in which the sacramental 
authority of the priests was extended only 
in the 4th century.

The so-called Canons of Hippolytus 
from the years 336–340 are controversial, 
since it is not clear whether they assume 
the conditions of the Egyptian province or 
whether they are to be located in the city 
of Alexandria. At any rate, it is clear that the 
church ordinance refers to a township with 
bishop and clergy126. It speaks of the (epis-
copal) “Church” in every place127 and of 
the “whole people,” namely the local faith-
ful128. The faithful gather, for example, on 
the occasion of the consecration of a bish-
op, to a single Holy Mass with the bishop 
and priests129. It follows that there must be 
only one church building which could ac-
commodate the entire local Church. The 
Canon also mentions that candidates for 

125  Athan. apol. ad Const. 14, 16.
126  Can. Hipp. 9; 23.
127  Can. Hipp. 3.
128  Can. Hipp. 2. 
129  Can. Hipp. 3.

baptism “come to church”130, by which is 
meant the church building. There is appar-
ently but one “church” in which the cler-
ics and the “whole people” daily gather for 
morning prayers131 and in which the believ-
ers offer their (votive) sacrifices132. It goes 
without saying that there is no mention of 
a parish structure anywhere. The priests, 
like the bishops, are ordained for the lo-
cal Church133. They must participate in the 
bishop’s Holy Mass every Sunday134.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК 
Adams 2013 — Adams E. The Earliest Christian 

Meeting Places. Almost Exclusively Hou
ses? London, New Delhi, New York, Sidney: 
Bloomsbury T&T Clark, 2013.

Calder 1920  — Calder W. M. Studies in Early 
Christian Epigraphy  // The Journal of Ro-
man Studies. 1920. № 10. P. 42–59.

Cantino Wataghin 2014 — Cantino Wataghin G. 
Domus ecclesiae, domus orationis, domus 
dei: la chiesa, luogo della comunità, luo-
go dell’istituzione  // Settimane di Studio 
della Fondazione Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo. 2014. № 61. P. 565–604.

de Blaauw 2008  — de Blaauw S. Kultgebäude 
(Kirchenbau) // Reallexikon für Antike und 
Christentum. 2008. № 22. P. 227–393.

Ebner 2012  — Ebner M. Die Stadt als Lebens
raum der ersten Christen. Das Urchristen-
tum in seiner Umwelt 1. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2012.

Harnack 1924  — Harnack A. Die Mission und 
Ausbreitung des Christentums in den er-
sten drei Jahrhunderten. Leipzig, 1924.

Heid 2016 — Heid S. Le origini della Chiesa Ro-
mana e la questione delle cosiddette Do-
mus Ecclesiae  // Rivista die Archeologia 
Cristiana. 2016. № 92. P. 259–283.

Heid 2017  — Heid S. Der frühchristliche Al-
tar als Sakralobjekt  // Heilige und gehei-
ligte Dinge. Formen und Funktionen, ed. 
A. Beck. Stuttgart, 2017. P. 43–63.

130  Can. Hipp. 10.
131  Can. Hipp. 21.
132  Can. Hipp. 32; 36.
133  Can. Hipp. 4.
134  Can. Hipp. 37 and 30.



144 Stefan Heid

MacMullen 2009  — MacMullen R. The second 
church. Popular Christianity A. D. 200/400. 
Leiden: Society of Biblical Literature, 2009.

Martin 1989 — Martin A. Topographie et liturgie. 
Le problème des “paroisses” d’Alexandrie  // 
Actes du XIe congrès international d’archéo-
logie chrétienne. Lyon, Vienne, Grenoble, Ge-
nève, Aoste, 21–28 septembre 1986. Rome: 
École Française de Rome, 1989. P. 1133–1144.

Meyer 1989 — Meyer H. B. Eucharistie: Geschich-
te, Theologie, Pastoral. Regensburg: Pustet, 
1989.

Saxer 1980 — Saxer V. Mort — martyrs — reli
ques en Afrique chrétienne aux premiers 
siècles. Paris: Éditions Beauchesne, 1980.

Schöllgen 1988 — Schöllgen G. Hausgemeinden, 
OIKOC-Ekklesiologie und monarchischer 
Episkopat // Jahrbuch für Antike und Chris-
tentum. 1988. № 31. P. 74–90.

Seeliger, Krumeich 2007  — Seeliger H. R., Krum
eich K. Archäologie der antiken Bischofssi-
tze I. Spätantike Bischofssitze Ägyptens. Wi-
esbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 2007.

Sessa 2009  — Sessa K. Domus Ecclesiae. Re-
thinking a Category of Ante-Pacem Chris-
tian Space // Journal of Theological Studies. 
2009. № 60. P. 90–108.

Süßenbach 1977  — Süßenbach U. Christuskult 
und kaiserliche Baupolitik bei Konstantin. 
Bonn, 1977.

Wieland 1906 — Wieland F. Mensa und Confessio. 
Studien über den Altar der altchristlichen 
Liturgie. Bd. 1. Der Altar der vor konstan-
tinischen Kirche. München: Lentner, 1906.

REFERENCES
Adams E. The Earliest Christian Meeting Places. 

Almost Exclusively Houses? London, New 
Delhi, New York, Sidney: Bloomsbury T&T 
Clark Publ., 2013.

Calder W. M. Studies in Early Christian Epigra-
phy. The Journal of Roman Studies, 1920, no. 
10, pp. 42–59.

Cantino Wataghin G. Domus ecclesiae, domus 
orationis, domus dei: la chiesa, luogo del-
la comunità, luogo dell’istituzione. Setti-
mane di Studio della Fondazione Centro Ita
liano di Studi sull’Alto Medioevo, 2014, no. 
61, pp. 565–604.

de Blaauw S. Kultgebäude (Kirchenbau). Real-
lexikon für Antike und Christentum, 2008. 
No. 22, pp. 227–393.

Ebner M. Die Stadt als Lebensraum der ersten 
Christen. Das Urchristentum in seiner Um-
welt 1. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
Publ., 2012.

Harnack A. Die Mission und Ausbreitung des 
Christentums in den ersten drei Jahrhunder-
ten. Leipzig, 1924.

Heid S. Le origini della Chiesa Romana e la ques-
tione delle cosiddette Domus Ecclesiae. Ri-
vista die Archeologia Cristiana, 2016. No. 92, 
pp. 259–283.

Heid S. Der frühchristliche Altar als Sakralobjekt. 
Heilige und geheiligte Dinge. Formen und 
Funktionen, ed. A. Beck. Stuttgart, 2017, 
pp. 43–63.

MacMullen R. The second church. Popular Christi-
anity A. D. 200/400. Leiden: Society of Bibli-
cal Literature Publ., 2009.

Martin A. Topographie et liturgie. Le problème 
des “paroisses” d’Alexandrie. Actes du XIe 
congrès international d’archéologie chré-
tienne. Lyon, Vienne, Grenoble, Genève, 
Aoste, 21–28 septembre 1986. Rome: École 
Française de Rome, 1989, pp. 1133–1144.

Meyer H. B. Eucharistie: Geschichte, Theologie, 
Pastoral. Regensburg: Pustet Publ., 1989.

Saxer V. Mort  — martyrs  — reliques en Afrique 
chrétienne aux premiers siècles. Paris: Édi-
tions Beauchesne Publ., 1980.

Schöllgen G. Hausgemeinden, OIKOC-Ekkle-
siologie und monarchischer Episkopat. 
Jahrbuch für Antike und Christentum, 1988. 
No. 31, pp. 74–90.

Seeliger H. R., Krumeich K. Archäologie der an-
tiken Bischofssitze I. Spätantike Bischofssitze 
Ägyptens. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert 
Verlag Publ., 2007.

Sessa K. Domus Ecclesiae. Rethinking a Catego-
ry of Ante-Pacem Christian Space. Journal 
of Theological Studies, 2009, no. 60, pp. 90–
108.

Süßenbach U. Christuskult und kaiserliche Bau-
politik bei Konstantin. Bonn, 1977.

Wieland F. Mensa und Confessio. Studien über 
den Altar der altchristlichen Liturgie. Bd. 1. 
Der Altar der vor konstantinischen Kirche. 
München: Lentner Publ., 1906.



УДК 72.032

Армен Казарян

Новые данные о куполах храмов Ани. 
Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата* 

Статья открывает серию публикаций по вопросам, связанным с купольными главами на храмах Ани, 
средневековой столицы Армении. Отсутствие достаточного фактологического материала по этим 
постройкам, плохая сохранность купольных глав, их спорные реконструкции и, наконец, опыт работы 
автора в Ани и Восточной Турции обеспечивают актуальность таких исследований в контексте пе-
ресмотра имеющихся стереотипов на развитие всеобщей истории архитектуры. Статья посвящена 
наиболее раннему, наиболее монументальному и  известному сооружению  — кафедральному собору 
Ани, возведенному зодчим Трдатом в  последние два десятилетия X  в. Проведен критический анализ 
имеющихся реконструкций барабана этого храма на основе знаний о развитии анийской школы армян-
ского зодчества и натурного изучения постройки. Уточнено количество звеньев аркатуры на разру-
шившемся барабане и подтверждена вероятность присутствия резного орнаментированного фриза 
между аркатурой и карнизом. Фриз содержал вереницу крупных цветков, а карниз состоял из двух рядов 
блоков разной профилировки: фрагменты этих элементов, которые наверняка были известны Шарлю 
Тексье, опубликовавшему реконструкцию собора в 1842 г., сейчас обнаружены автором на восточном 
рукаве здания. 
Создание барабана архитектором Трдатом явилось творческим актом и отражало направленность 
анийской архитектурной школы на  интерпретацию форм классической античности и  их примене-
ние в деталях церквей. Такой вывод связан с аналогией отмеченного фриза диадеме античного типа, 
словно возложенной на  главу собора, а  также небесному созвездию, в  которое преобразовался венец 
Ариадны из древнегреческого мифологии. Барабан Анийского собора послужил образцом при возведении 
нескольких больших монастырских храмов XIII–XIV вв.

Ключевые слова: армянская архитектура, Ани, Багратиды, архитектор Трдат, реконструкция ку-
польной главы, орнаментальный фриз, аркатура.

Armen Kazaryan

NEW DATA ON THE CUPOLAS OF ANI’S CHURCHES. 
PART FIRST. THE CATHEDRAL BY AN ARCHITECT TRDAT

The article opens the series of publications on issues related to the cupolas of the temples of Ani, the medieval capi-
tal of Armenia. The lack of sufficient factual material on these buildings, the poor condition of the domes, contro-
versial reconstruction they have undergone and, finally, the author’s working experience in Ani and Eastern Turkey, 
provide relevance of such studies in the context of the revision of existing stereotypes on the development of the 
world history of architecture. The article is devoted to the earliest, most monumental and famous building — the 
Cathedral of Ani, built by the architect Trdat in the last two decades of the 10th century. The critical analysis of the 
existing reconstruction of the church’s drum on the basis of knowledge about the development of Ani school and 
the site study of the building is made. The number of links of the blind arcade on the destroyed drum is specified and 
the probability of the carved ornamented frieze between the blind arcade and the cornice presence is confirmed. 
The frieze contained the string of large flowers, and the cornice consisted of two rows of blocks with different pro-
files: fragments of these elements, which were probably known to Charles Texier, who published the reconstruction 
of the Cathedral in 1842, have been now found by the author on the Eastern arm of the building. The creation of the 
tholobate by architect Trdat was a creative act and reflected the orientation of the Ani’s architectural school on the 
interpretation of the forms of classical antiquity and their application in the details of churches. This conclusion is 

*  Исследование выполнено за  счет средств Государственной программы Российской Федера-
ции «Развитие науки и технологий» на 2013–2020 годы в рамках Плана фундаментальных научных 
исследований Минстроя России и РААСН, тема 1.2.1. «Концептуальные основы развития всеобщей 
истории архитектуры: пересмотр стереотипов».



146 Армен Казарян

connected with the analogy of the mentioned frieze to the diadem of an ancient type, as if laid to the head of the 
Cathedral, as well as to the celestial constellation from ancient Greek mythology, into which the crown of Ariadne 
has been transformed. The tholobate of the Ani Cathedral served as a model for the construction of several large 
monastic churches of the 13th–14th centuries.

Keywords: Armenian architecture, Ani, Bagratids, architect Trdat, reconstruction of cupola, ornamental frieze, 
blind arcade.

Укоренившиеся представления о па-
мятниках Ани связаны с  той информа-
цией о  них, которая восходит к  перво-
му этапу исследований средневековой 
армянской столицы в  конце XIX и  пер-
вые два десятилетия XX  в.1, а  также 
с представлениями о развитии анийской 
школы зодчества, формировавшими-
ся столетие назад и обраставшими впо-
следствии теоретическими реконструк-
циями. Причиной тому являлось отсут-
ствие возможности изучения городища 
на  месте ввиду политико-географиче-
ских изменений 1918–1920 гг. и вхожде-
ния правобережья реки Ахурян (Арпа-
чай) в пограничную зону Турции. 

Открытие Турцией территории Ани 
в  нашем столетии для посещений сти-
мулировало перспективы экспедиций 
и  натурных исследований памятни-
ков, результаты которых публикуются 
в виде отдельных статей. Настоящая ра-
бота подводит предварительный итог 
изучения куполов самых больших хра-
мов Ани, возведение которых относит-
ся к эпохе Багратидов, а точнее — к пе-
риоду расцвета Анийского царства. Осу-
ществлявшиеся автором статьи с 2001 г. 
частные поездки, посещения городища 
в качестве консультанта группы рестав-
раторов церкви Сурб Пркич (Спасителя) 
и  в составе экспертных групп по  меж
дународным программам, нацеленным 
на  оценку состояния памятников архи-

1  О работе экспедиции Императорской ар-
хеологической комиссии под руководством 
Н. Я. Марра см.: Казарян 2016. Основные труды 
Т. Тораманяна этого времени собраны в: Тора-
манян 1942; Тораманян 1948.

тектуры Ани и всего правобережья Аху-
ряна, позволили накопить ценный и  во 
многом новый материал, часть которого 
касается вопросов истории строитель-
ства и  реконструкции купольных глав 
анийских церквей, что открывает новые 
возможности для широкого анализа ку-
полостроения в  средневековой Арме-
нии. Начинающийся этап изучения осно-
вывается и на обновленном осмыслении 
архивного и научного наследия. Следует 
отдать должное исследованиям коллег 
по  архитектуре Ани за  последние пару 
десятилетий (Maranci 2000; Maranci 2011; 
Гулян 2005; Асратян 2011) и  отметить 
значение новой серии публикаций ис-
следований и чертежей анийских памят-
ников, подготовленных в  начале XX  в. 
Торосом Тораманяном (Тораманян 2008; 
Тораманян 2012). 

Работы на  церкви Спасителя, осу-
ществлявшиеся с  2012  г. под руковод-
ством И. Явуза Озкая, пока не  заверше-
ны (Kazaryan, Özkaya, Pontioğlu 2016). 
Археологическая расчистка кровель ка-
федрального собора под руководством 
Фарийе Байрам начата в 2018 г., а рабо-
ты на церкви Апостолов планируются ею 
в  ближайшие годы. Несомненно, после 
осуществления всех этих мероприятий, 
наряду с прочими архитектурными фор-
мами уточнятся конструктивные и  ком-
позиционные особенности купольных 
глав отмеченных построек. Однако уже 
сейчас, в  рамках серии статей, можно 
поделиться целым рядом собственных 
чисто визуальных наблюдений и  сде-
лать во многом новые выводы по вопро-
сам строительства, облика и образов ку-



147Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

полов в  период наивысшего расцвета 
средневековой армянской архитектуры. 
Решение их способствует корректиров-
ке застоявшихся представлений и  под-
держке отдельных, высказывавшихся 
до сих пор мнений. 

В центре внимания окажутся три 
больших храма — кафедральный собор, 
собор Апостолов и  церковь Спасителя, 
каждый из  которых ярко характеризу-
ет один из  трех периодов анийской ар-
хитектурной школы эпохи Багратидов2. 
Последний из  этих памятников, как вы-
явил анализ его барабана, демонстриру-
ет также два периода эпохи Закаридов, 
а  именно начальный и  завершающий 
из них, которые, как представляется, ис-
следованы крайне поверхностно.

Главы — наименее сохранившиеся ча-
сти купольных церквей. Поэтому каждая 

2  О периодизации архитектуры этой эпохи 
см.: Казарян 2017.

новая деталь, каждое новое замечание 
или предположение исключительно цен-
ны с точки зрения наших представлений 
о  структуре и  образе храма, о  развитии 
строительных технологий и  эстетиче-
ских вкусов создателей этих памятников. 
Не  менее важны вопросы изучения ку-
польных глав в сфере консервации и ре-
ставрации памятников архитектуры. Рас-
смотрим эти постройки в  хронологиче-
ской последовательности их возведения. 
Первым в этой последовательности ока-
залось наиболее монументальное и  из-
вестное сооружение, самое выдающее-
ся произведении эпохи, если не  всей 
армянской архитектуры,  — кафедраль-
ный собор Армянской церкви (ил. 1). Он 
был сооружен в  годы расширения го-
рода и  строительства его второй линии 
фортификаций, названных Смбатовы-
ми стенами в честь шахиншаха Смбата  II 
Багратуни (977–990). Недостроенный 
при нем на территории так называемого 

Ил. 1. Ани, кафедральный собор. Общий вид с юго-востока. Фото А. Казаряна, 2013



148 Армен Казарян

Нового города, собор был завершен ца-
рицей Катрамиде в  992–1001  гг.  — на-
чальные годы правления шахинша-
ха Гагика Багратуни. История создания3 
и  особенности архитектуры Анийского 
собора, созданного знаменитым в Арме-
нии и  Византии зодчим Трдатом, неод-
нократно анализировались (Тораманян 
2008; Марутян 1989; Maranci 2011; Каза-
рян 2017; Казарян 2009). Среди прототи-
пов композиции этого храма или пред-
шественников, повлиявших на сложение 
архитектурной идеи Трдата, ученые от-
мечали грандиозные соборы VII в. в Мре-
не и  Аруче. Пользуясь преимущества-
ми каркасной конструктивной системы, 
мастер преобразовал стилистику храма 
настолько, что устремленностью верти-
кально членящихся опор и  перспектив-
ных стрельчатых арок храм приблизил-
ся к выразительности возводимых через 
два столетия готических соборов Евро-
пы (Lynch 1901: 371–373; Strzigowski 1918: 
187; Казарян 2009). При этом идея цен-
тричности звучит в  композиции Аний-
ского собора отчетливо и даже сильнее, 
чем в  отмеченных позднеантичных ар-
мянских церквях. Купольная глава  — 
безусловная доминанта объемно-про-
странственной композиции собора, 
венчала его основной объем габарит-
ными размерами 21,9 × 34,0 м снаружи 
и 20,1 × 32,2 м по осям изнутри, начина-
ясь с высоты 20,5 м от уровня оснований 
столбов, практически равной ширине по-
стройки. Изнутри барабан был цилинд
рическим, снаружи 24-гранным, с  чере-
дованием глухих полей с 12-ю оконными 
проемами, причем основная зона бара-
бана, начиная с  карниза, была оформ-
лена аркатурой на  спаренных полуко-
лонках. Остатки этих форм содержатся 

3  О строительстве собора Трдатом при царе 
Смбате см.: Степанос Таронский 1864. Кн. 3, XI: 
128–129, XI: 130. О  завершении строительства 
царицей Катрамиде см.: Там же. Кн. 3, XXX: 184.

на участках стен барабана, сохраняющих-
ся до сих пор, спустя 700 лет после обру-
шения главы: согласно распространенно-
му мнению, это событие произошло при 
землетрясении 1319  г.4 Сопоставление 
фрагментов стены барабана на  старых 
фотографиях с нынешним их видом обна-
руживает утраты, но в целом эти хрупкие 
остатки содержат всю необходимую ин-
формацию о  формах основания и  поло-
вины высоты барабана.

На чертеже плана центральной ча-
сти здания и  на всех вариантах черте-
жей разрезов, выполненных Тораманя-
ном, видны ступени, уложенные под сте-
ной барабана с  ее внутренней стороны 
(ил. 2) (Тораманян 1942: ил. 249; Тора-
манян 2008: ил. 4, 8–10). Столь необыч-
ная форма требовала проверки на  ме-
сте, тем более что отмеченных ступеней 
нет на опубликованном в 1842 г. разрезе 
церкви (Texier 1842: pl. 18, f. II), а во вре-
мя последнего обмера собора методом 
цифрового сканирования, осуществлен-
ного турецкими коллегами под руковод-
ством И. Явуза Озкая в  2012  г., эта зона 
оказалась вне поля видимости аппара-
та, перемещавшегося понизу, в зоне че-
ловеческого роста. Счастливая возмож-
ность подняться на кровли собора пред-
ставилась нам вместе с Озкая и группой 
международных экспертов из  Всемир-
ного фонда памятников (WMF) и других 
организаций, посетивших Ани 1  июня 
2015  г. Наблюдения и  фотографии, сде-
ланные при этом восхождении с  по
мощью подъемника, послужили про-
яснению сразу нескольких вопросов, 

4  Эта версия, зафиксированная в  первом 
путеводителе по Ани (Орбели 1910), а также аль-
тернативное, но необоснованное мнение об об-
рушении купола в 1840 г. (Акопян 1980: 298–299) 
приведены в: Тораманян 2008: 26. Следует заме-
тить, что на  гравюре Ш. Тексье, датированной 
1839  г., глава собора изображена в  разрушен-
ном состоянии (Texier 1842: pl. 20).



149Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

связанных с  формами купольной гла-
вы этого центрального памятника эпо-
хи Багратидов. Оказалось, что две ступе-
ни в основании барабана действительно 
существуют. Их кольца опираются на ши-
рокий карниз, созданный из  двух ря-
дов профилированных блоков, нижний 
из которых проходит по границе сфери-
ческих парусов и вершинам подкуполь-
ных арок (ил. 3). Совершенно уверенно 
можно утверждать, что Тораманян под-
нимался на этот уровень собора в нача-
ле XX в. во время детального обмера со-

хранявшихся остатков барабана5. Под-
няться на  кровли тогда, впрочем, как 
и сейчас, с большим трудом можно было 
по внутристенным проходам южного па-
стофория и  через пространства, сущес
твующие над ним.

Восхищает идеальная геометрии пару-
сов и кольцевого карниза, который в осе-
вых направлениях выдвинут от  линии 

5  Оригиналы чертежей кафедрального со-
бора не  датированы, но, по  сообщению Ара-
ма Вруйра, Тораманян работал над ними летом 
1903 г. (Тораманян 2008: 9, 66).

Ил. 2. Анийский собор. Разрез по поперечной оси церкви на восток. По: Тораманян 2008: ил. 8



150 Армен Казарян

верхних слоев подкупольных арок все-
го лишь на  величину собственного про-
филя. В то же время барабан сильно раз-
двинут от края карниза, так что реальный 
пролет купола — 10,75 м — значительно 
превышает сторону подкупольного квад
рата. Таким образом, нагрузка от куполь-
ной главы приходится на  тыльные зоны 
подкупольных арок и, частично, на  при-
мыкающие к ним своды. В диагональных 
направлениях очевидно освобождение 
от этой нагрузки хрупкой передней зоны 
парусов и пересечение проекции бараба-
на ближе к массивным и надежным стол-
бам. Художественный эффект такого ре-
шения, обеспечивающего присутствие 
особо широкого купола, тоже бесспорен.

Этот прием расширения барабана 
по отношению к границе подкупольного 
перехода, столь необычный для постро-
ек развитого средневековья, восходит 
к храмам с самыми большими куполами, 
строившимися в  период предшество-

вавшего расцвета армянской архитекту-
ры в VII в. и свидетельствует о присталь-
ном изучении Трдатом этой традиции, 
а не только соборов в Мрене (639) и Ару-
че (660-е гг.) — композиционных прото-
типах Анийского кафедрала, в  которых 
нет подобных расширенных куполов. 
Такие купола были характерны, прежде 
всего, для больших построек эпохи ка-
толикоса Комитаса  — церкви Св. Рип-
симе (613) и  Эчмиадзинскому собору 
(купольная глава около 620  г.) (Казарян 
2012b, т. 1: 332–333, ил. 302–303). В хра-
ме Св. Рипсиме при стороне купольно-
го квадрата в  9,5 м пролет купола со-
ставляет более 10,5 м, и, вероятно, как 
и в Анийском соборе, эта величина ори-
ентировалась строителями на  40 футов 
(1 арм. фут = 0,2664 м). Примечательно, 
что и в Аручском соборе пролет купола 
был таким же и  примерно соответство-
вал размерам подкупольного квадрата 
(10,50 × 10,58). Зодчий Трдат, в  отличие 

Ил. 3. Анийский собор. Вид на западную часть оснований барабана. Фото А. Казаряна, 2015



151Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

от несомненно известного ему решения 
в Св. Рипсиме и Эчмиадзине, не стал со-
хранять широкий проход над карнизом, 
а воспользовался образовавшимся про-
странством для конструктивного укреп-
ления основы барабана ступенями. 

Анийский архитектор, опираясь 
на достижения позднеантичного армян-
ского зодчества, работал со  значитель-
но более высокими формами и, кажет-
ся, на  грани возможностей материалов 
того времени. Отсюда могли проистекать 
его опасения и предпринимаемые меро-
приятия по укреплению главы, которые, 
однако, осуществлены исключительно 
деликатно и  не видны взорам находя-
щихся в храме людей. Толщина стены ба-
рабана десятикратно уступает его внут
реннему диаметру. Это соотношение, 
практически не  встречающееся в  прак-
тике средневекового строительства, сви-

детельствует об инженерном и техноло-
гическом мастерстве создателей собора.

Нам неизвестна высота окон и  пи-
лястр аркатуры: ныне в одном месте со-
хранилось пять рядов кладки на  высо-
ту более 3 м от  внутреннего карниза. 
На  существующих реконструкциях хра-
ма барабан пропорционируется исходя 
из  представлений о  гармоничных соот-
ношениях в эпоху его возведения. В от-
личие от  основного объема, с  одиноч-
ными полуколоннами его аркатуры, ба-
рабан структурировали пилястры в виде 
спаренных полуколонок (ил. 4). 

Имея истоки в армянской архитекту-
ре VII  в., такая форма была переосмыс-
лена мастерами второй половины X  в. 
(Казарян 2004; Казарян 2011), причем 
на  кафедральном соборе представле-
на исключительно оригинальная, раз-
работанная именно анийцами узкая, 

Ил. 4. Анийский собор. Общий вид кровель и руинированного барабана с востока. Фото А. Казаряна, 
2015



152 Армен Казарян

исключительно стройная пучковая пи-
лястра, которая состоит из двух полуко-
лонок и промежуточного элемента с се-
чением в  виде выступающего острого 
угла. Это характерная для эпохи и  вы-
работанная, вероятно, именно анийски-
ми мастерами форма пилястры, кото-
рая ранее возведения собора примене-
на в  обрамлении юго-восточного окна 
церкви Абугамренц, предположитель-
но построенной тем же зодчим Трдатом 
(Казарян 2017: 91, ил. 3a). Подобные пи-
лястры присутствуют и  на портале так 
называемой Уникальной церкви Ани (То-
карский 1973: ил. 3, 6, 17). В соборе тот же 
тип пилястр можно встретить на аркату-
ре с нишами, огибающей апсиду (Торама-
нян 2008: ил. 23–24), а его вариацию с ис-
ключительно вытянутой пропорцией  — 
в обрамлениях алтарного окна по фасаду 

и с внутренней стороны апсиды (Казарян 
2017: 91–92, ил. 3b). Вскоре после возве-
дения собора такие пилястры появля-
ются в композициях рельефных крестов 
и на южном окне церкви Сурб Геворг (на-
чало XI в.) монастыря Оромос, некрополя 
Багратуни (Kazaryan 2015: fig. II–43a, 43b, 
II–49b). Пилястры исследуемого бара-
бана имеют традиционное решение баз 
и капителей в виде приплюснутых шаро-
образных эхинов каждой полуколонки 
и общих для пучка кубовидных абак. 

Аналогичный профиль из  двух ва-
лов и  остроугольного элемента имеет 
карниз, с которого начинается внешняя 
поверхность барабана и на который по-
ставлены базы пилястр. Только здесь 
иные пропорции между профилями: 
средняя тяга своей шириной не уступа-
ет валам (ил. 5).

Ил. 5. Фрагменты карниза и аркатуры барабана. Фото А. Казаряна, 2015



153Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

Пилястры барабана Анийского собо-
ра, несомненно, поддерживали верени-
цу архивольтов, как это представлено 
во  всех реконструкциях храма, начиная 
с  самой первой, опубликованной еще 
Шарлем Феликсом Мари Тексье в 1842 г. 
(Texier 1842: pl. 19–20). Это — одна из ред-
чайших и  успешных попыток рекон-
струкции средневекового армянского 
храма на протяжении всего XIX в., перио-
да постепенного накопления знаний. Ку-
польная глава с  цилиндрическим бара-
баном и каменным коническим шатром, 
а также ее детали выглядят гармонично, 
в полном соответствии с основным объе-
мом сооружения, хотя на первый взгляд 
формы могут казаться немного приземи-
стыми. Причиной тому являются широ-
кие поля аркатуры из-за представления 
ее всего лишь 16-частной (ил. 6). 

Внутри полей аркатуры  — невысо-
кие окна, а на уровне капителей — ро-
зетки в  виде многолепестковых цвет-
ков и крестов. За аркатурой следует три 
ряда кладки, средний из которых пред-
ставляет собой орнаментальную лен-
ту из вереницы розеток: чередующихся 
колец и  многолепестковых фигур. Чер-
теж послужил основой перспективно-
го рисунка Вильгельма Любке (Outlines 
1881: 440; Zeitlian Watenpaugh 2014: 466), 
в  котором карниз барабана необосно-
ванно изображен структурированным 
зубцами. 

Каковы же были основания у  Тексье 
для подобного изображения барабана 
центрального памятника армянской сто-
лицы, а  именно: насколько правомер-
но изображение розеток в  полях арка-
туры, орнаментов в  антрвольтах и  фри-
за? Очевидно, этот вопрос волновал 
еще Тораманяна, и, возможно, не  най-
дя оправданий представленным Тексье 
формам, он избрал гораздо более стро-
гий вариант, исключив одиночные ро-
зетки и фриз, т. е. оставил пространство 

тех же трех рядов кладки над аркатурой 
пустым (ил. 7). При этом Тораманян ис-
правил число граней на 24, с 12-ю очень 
высокими окнами, благодаря чему глава 
воспринимается более стройной (Тора-
манян 2008: ил. 25). Так же реконструи-
рует Анийский собор Николай М. Токар-
ский (Токарский 1961: рис.  65). Осевые 
грани на его рисунке не очень четко со-
относятся с осями постройки, из-за чего 
количество изображенных граней мо-
жет трактоваться по-разному. Сергей 
А. Маилов, оценивая его равным 20-ти 
(на взгляд автора — 16-ти), реконструи-
рует свою версию барабана с  28-ароч-
ной аркатурой. Фриз над ней также от-
сутствует (Маилов 1986: 182, рис. 4, 7)6.

6  В некоторых исследованиях просто отме-
чается существование разных мнений о  коли-
честве граней барабана (Асратян 2011: 14).

Ил. 6. Анийский собор. Реконструкция, по: Texier 
1842: pl. 19



154 Армен Казарян

Токарский  — один из  тех немногих 
ведущих историков архитектуры середи-
ны прошлого века, которые имели воз-
можность обследовать памятник в нату-
ре, поскольку успел в  свое время пора-
ботать в  экспедиции Николая Я. Марра. 
Тем не  менее он ничего не  сообщает 
о резных деталях барабана, присутство-
вавших на  чертеже южного фасада Тек-
сье. Очевидно, что как Тораманян, так 
и  Токарский опирались на  широко рас-
пространенный в  эпоху Багратидов, да 

и ранее, вариант с гладким завершением 
барабанов с  аркатурой, какие известны 
по  собору Аракелоц (Апостолов) в  Кар-
се (930-е гг.), где над архивольтами вы-
сятся рельефы, и  церкви в  Огузлу (890–
914, ремонт 1001  г.). Фриз на  барабанах 
не  применялся. В  то же время церковь 
Сурб Минас (или первая церковь Сурб 
Ованнес) Оромоса (930-е гг.) имеет обод 
из двух крученых валов в верхней части 
гладкого цилиндрического барабана, ко-
торый может восприниматься намеком 

Ил. 7. Анийский собор. Реконструкция, по: Тораманян 2008: ил. 25



155Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

на фриз, однако этот образец лишен ар-
катуры (Kazaryan 2015: fig. II–31, 32). 

Новые реконструкции собора, с бара-
баном, сочетающим аркатуру с  фризом, 
известным по Тексье, осуществились че-
рез полвека после издания книги Токар-
ского. Таковы формы барабана на черте-
жах Грачиа Гаспаряна7, чертеже восточ-
ного фасада, исполненного Арменом 

7  Созданный эскизный проект реконструк-
ции собора представлен на странице Гаспаряна 
в Сети «Фейсбук».

Аброяном в 2004 г. (Карапетян 2011: ил. 
209; Аброян 2004) и на пространственных 
перспективных рисунках Артака Гуляна 
(Гулян 2005: ил. 1–4; Карапетян 2011: ил. 
207–208). На  чертежах Гуляна особенно 
отчетливо виден фриз, состоящий из ве-
реницы розеток с  орнаментальными 
лентами, проходящими понизу и повер-
ху (ил. 8). Фактически, современные ис-
следователи архитектуры Ани уверенно 
возвращаются к идее фриза, запечатлен-
ного в  первой реконструкции барабана 

Ил. 8. Анийский собор. Реконструкция по Гуляну. Публикуется с разрешения автора



156 Армен Казарян

кафедрального собора, но  при этом со-
блюдают 24 звена аркатуры, применен-
ные Тораманяном.

Что же смог увидеть автор статьи, 
кратковременно оказавшись на  кров-
лях собора в июне 2015 г.? Прежде все-
го  — вблизи рассмотреть основание 
барабана, которое с  внешней стороны 
представляет собой тоже кладку в  две 
кольцевых ступени, с  выносом нижней 
из  них сантиметра на  три по  отноше-
нию к  верхней. На  этих ступенях, выло-
женных из чисто отесанных низких бло-
ков, устроен еще один ряд кладки, более 
чем вдвое превышающий их  по высоте 
(предположительно, только он после за-
стилки кровель оставался местами види-
мым), на который установлен кольцевой 

карниз, служащий основой барабана. 
Сохранившиеся участки кладки убежда-
ют в том, что он имел многогранную фор-
му, или, иными словами, стены внутри 
каждого поля аркатуры были плоскими.

Удалось вблизи оценить формы пи-
лястр аркатуры и заметить во многих ме-
стах кладки выгравированные острым 
предметом метки, оставленные мастера-
ми (ил. 9). Примечательно, что на основ-
ном объеме таких меток не  видно. Как 
правило, геометрическими и  буквенны-
ми знаками каменщики метили блоки 
или зоны кладки для фиксации объемов 
в  условиях сдельной оплаты их труда. 
Во  всяком случае, именно к  такому вы-
воду пришли ученые, исследовавшие ка-
менотесные знаки на  армянских храмах 
VII  в. (Тораманян 1942: 267–269; Казарян 
2012a). В постройках более поздних эпох 
метки на  камнях ставились периодиче-
ски и, возможно, только в некоторых ре-
гионах страны. Можно предположить, 
что в  промежутке между возведением 
основного объема кафедрального со-
бора и  его купольной главы произошел 
переход от  одной формы оплаты к  дру-
гой и  в очередной раз был возрожден 
метод сдельной оплаты. И  хотя никаких 
оснований для существенного перерыва 
в  строительстве собора не  было, незна-
чительное прерывание работ могло про-
изойти во  время отсутствия Трдата, т. е., 
в связи со смертью царя Смбата Баграту-
ни (989), с одной стороны, и восстановле-
нием Трдатом купола Константинополь-
ской Софии (992), известного по хронике 
Степаноса Таронеци, с другой.

Обойти и  посчитать количество гра-
ней разрушенного барабана не  при-
шлось, но сделанные фотографии, в том 
числе старые, исполненные снизу, по-
зволяют высчитать основания 28-ми пи-
лястр (от некоторых практически ничего 
не сохранилось). Это означает, что и То-
раманян, и  повторившие вслед за  ним 

Ил. 9. Анийский собор. Знак мастера на колонке 
аркатуры. Фото А. Казаряна, 2015



157Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

24  грани на  барабане собора Гаспа-
рян, Аброян и  Гулян оказались неточ-
ны в  подсчете граней и  в предположе-
нии о количестве окон в барабане. Прав 
только Маилов, хотя на его чертеже изо-
бражено явно меньше граней, чем он 
упомянул в тексте. 

В таком случае, барабан собора был 
прорезан четырнадцатью окнами, кото-
рые начинались со  второго ряда кладки 
и  имели высоту, сопоставимую как ми-
нимум с тремя рядами. Такое количество 
окон допускает расположение по  глав-
ным осям постройки только двух про-
емов. Остатки барабана в виде двух наибо-
лее крупных фрагментов в его восточной 
и  северной зонах содержат притолоки 
окон. Рассмотрение их убеждает в  том, 
что осевые окна были направлены на за-
пад и восток, тогда как южная и северная 
грани должны были оставаться глухими. 
Именно 28  граней и  направленность ча-
стично сохранившегося северного окна 
немного к востоку от оси, с допуском су-
ществования глухой южной грани, по-
казывают и  обмерные чертежи и  рекон-
струкция Озкая (ил. 10)8.

Вопрос о  существовании фриза 
и о форме фриза и карниза, венчавшего 
барабан, решается с учетом анализа не-
которых блоков, находящихся на восточ-
ном рукаве собора. Этот рукав содержит 
наибольшее количество разнообраз-
ных фрагментов, включая крупные, со-
единяющие в себе по несколько камней. 
Скорее всего, в результате сейсмическо-
го толчка купольная глава собора — эта 
огромная ротонда  — упала в  восточ-
ном направлении, обрушившись в  пер-
вую очередь на повышенный рукав. Раз-
борка завалов наверняка выявит камни 
с капителями и архивольтами аркатуры, 

8  Progress Report for the Conservation of Ani 
Cathedral Ani Archaeological Site, Kars, Turkey 
February 2013. P.  2 (Reconstruction by PROMET’s 
architects).

которые ныне не лежат на поверхности. 
Однако очень отчетливо среди груды ос-
колков камней и бутобетона выделяются 
блоки фриза и карниза, оказавшиеся ли-
цевой поверхностью кверху. О  том, что 
все они принадлежали барабану купола, 
свидетельствует их нынешнее местопо-
ложение. Более неоткуда было взяться 
этим камням на нынешней высотной от-
метке их расположения (частично сохра-
нившиеся карнизы прибарабанных тумб 
находятся на  несколько метров ниже). 
Подход к ним с целью обмера был рис
кованным, поэтому пришлось ограни-
читься фотографированием. Блок, пред-
полагаемый от  кольца фриза, содержит 
две большие розетки и полоски плетен-
ного орнамента, ограничивавшего фриз 
понизу и  поверху (ил. 11). Один цветок 
розетки имеет шесть лепестков, вто-
рой — восемь, что допускает чередова-
ние этих двух мотивов (может быть, еще 
какого-то) по всему поясу. 

И многолепестковые цветы, и  пле-
тенка такого вида особо характерны для 

Ил. 10. Анийский собор. Реконструкция 
барабана по И. Я. Озкая. Публикуется 
с разрешения автора



158 Армен Казарян

других деталей собора, хорошо сохра-
нившихся на его основном ярусе. В част-
ности, плетенка из двух волнообразных 
лент такого же вида проходит по  полке 
карнизов рукавов здания и по импостам 
южного портала, а цветки в такой же сти-
листике присутствуют на  импостах того 
же портала, на квадратной орнаменталь-
ной вставке под щипцом северного фа-
сада и в тромпах ниш восточного фаса-
да, причем во  многих случаях в  сочета-
нии с той же плетенкой (ил. 12–14). 

Существование этой вставки посре-
ди гладкой стены дает повод задумать-
ся над предложением Тексье о размеще-
нии многолепестковых розеток в  полях 
аркатуры барабана. Не  исключено, что 
исследователь видел среди груды упав-
ших камней обломки не  только фриза, 
но  и одиночных розеток аналогичной 
стилистики.

Возвращаясь к  реконструкции То-
раманяна, следует озадачить самих 
себя вопросом, встречал ли он блоки 
от  фриза среди многочисленных кам-
ней собора. Скорее всего, он их не  за-

метил на  кровлях, но  он, видимо, об-
наружил и  обмерил один такой блок 
вблизи южной стены памятника. Этот 
схематический обмер недавно опубли-
кован, причем в  таблице, на  которой 
самим Тораманяном собраны чертежи 
камней «в окрестностях церкви», отно-
симые, по  его предположению, к  дру-
гим постройкам (ил. 15). Судя по разме-
рам, этот, ныне утраченный блок, высо-
той 56 см, первоначально принадлежал 
фризу барабана. Несколько таких бло-
ков было зафиксировано на фотографии 
марровской экспедиции. На  них в  по-
следнее время обратил свое внимание 
А. Гулян. Предполагая, что именно они 
являлись фрагментами разрушившегося 
фриза, он смонтировал из них вереницу 
камней, визуально восстановив, таким 
образом, значительный участок этого 
пояса. На  той же фотографии фрагмен-
ты колонок с капителями были оценены 
Гуляном элементами аркатуры барабана 
и  совершенно справедливо применены 
в его реконструкции (ил. 16–17)9. 

На восточном рукаве имеются кар-
низные блоки двух видов. Часть оскол-
ков позволяет реконструировать карниз, 
аналогичный тем, которые присутствуют 
над формами основного объема и содер-
жат по нижней линии вал, а на основном 
скошенном поле — сетчатый резной ор-
намент из зигзагообразных трехжильных 
лент, наиболее близкое подобие чему на-
ходится на карнизах тумб. Полка на этих 
фрагментах не  сохранилась. Второй тип 
карниза имеет совершенно простую 

9  Благодарю А. Гуляна за  рекомендации 
при прочтении настоящей статьи и  за любез-
но предоставленные для нее свои графические 
материалы и  имеющиеся у  него архивные фо-
тографии. Хочется надеяться на  продолжение 
сотрудничества уже в  рамках планируемого 
совместного исследования проблемы рекон-
струкции этого храма, вероятно, в соавторстве 
с  архитектором-реставратором Анийского со-
бора И. Я. Озкая.

Ил. 11. Анийский собор. Блок фриза барабана. 
Фото А. Казаряна, 2015



159Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

Ил. 12. Анийский собор. Карниз западной стороны южного рукава. Фото А. Казаряна, 2015

Ил. 13. Анийский собор. Импост южного портала. Фото А. Казаряна, 2015



160 Армен Казарян

б

а

Ил. 14. Анийский собор: а) розетка в тромпе 
ниши восточного фасада; б) розетка под 
щипцом северного рукава, по: Тораманян 2008: 
ил. 18, 20

Ил. 15. Обмер орнаментированного блока, по: 
Тораманян 2008: ил. 27

Ил. 16. Выделенный и графически обработанный 
А. Гуляном фрагмент фотографии начала XX в. 
с деталями декора барабана

Ил. 17. Реконструкция орнаментированного фриза Анийского собора. Фотомонтаж фрагментов 
А. Гуляна. Публикуется с разрешения автора



161Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

форму, состоящую из гладкой выкружки 
и полки (ил. 18). 

Самостоятельное значение такой 
карниз на огромном здании собора нес-
ти не  мог, и  тем более непонятно при-
сутствие двух типов карнизов на высоте, 
где может быть обнаружен единствен-
ный карниз барабана. Возможный ва-
риант реконструкции с  учетом блоков 
обоих типов подсказывает пример церк
ви у  станции Арагац, датируемой 630–
640  гг. и  находящейся чуть ниже по  те-

чению реки Ахурян, на  которой рас-
положено городище Ани. На  барабане 
этой оригинальной шестиэкседровой 
церкви, по  образцу которой до  Аний-
ского собора в армянской столице было 
построено два других храма  — тот, что 
у  цитадели, и  Абугамренц,  — и  поныне 
присутствует сдвоенный карниз с орна-
ментированными блоками в верхней ча-
сти и гладкими, похожими на описанные 
анийские карнизные камни, в  нижней 
(Казарян 2012b, т. 2: 184–198; Kazaryan 

Ил. 18. Анийский собор. Два типа карнизных блоков среди груды камней над восточным рукавом. 
Фото А. Казаряна, 2015



162 Армен Казарян

2016) (ил. 19). Роль последних заключа-
ется в  придании карнизу большего вы-
носа, особо важного при формировании 
завершения барабана — венчающей ча-
сти постройки. Косвенным доказатель-
ством того, что карниз собора был имен-
но такого типа, служит применение ана-
логичного карниза внутри него, над 
парусами. Причем и здесь нижний слой 
состоит из выкружки и широкой полки.

Наконец, те же фрагменты нижних 
блоков карниза над барабаном прямо-
линейные, что доказывает многогран-
ность главы в  зоне, расположенной 
выше аркатуры.

При реконструкциях и  исследовани-
ях вопросов генезиса форм иногда по-
лезно заглядывать не  только в  пласты 
культуры, предшествующие интересуе-

мому явлению, но и в следующие этапы 
развития традиции. В  них обнаружива-
ются новые интерпретации многих форм, 
в том числе тех, образцы которых полно-
стью или частично утрачены. После ка-
федрального собора в армянской столи-
це было построено еще несколько хра-
мов, в том числе такие величественные, 
как Гагкашен, собор Апостолов, которые 
дошли до нашего времени в руинах. Для 
понимания куполов багратидского Ани 
очень интересно ознакомление с много-
численными и неплохо сохранившимися 
главами церквей эпохи Закаридов, при-
чем не  только с  теми, которые возведе-
ны были в самом Ани при его втором рас-
цвете, но и теми, которые украшают мо-
настырские храмы в  близких и  дальних 
по  отношению к  Ани областях. В  случае 

Ил. 19. Церковь у станции Арагац. Карниз барабана. Фото А. Казаряна, 2003



163Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

с  реконструируемым барабаном кафед
рального собора конца X — XI в. в роли 
вероятных его аналогов выступают пол-
ностью сохранившиеся купольные главы 
столичных церквей Сурб Григор Тиграна 
Оненца (1215) и Сурб Пркич (Спасителя) 
или Аменапркич (исследование бараба-
на, зоны которого принадлежат 1035–
1342  гг., будет представлено в  одной 
из ближайших статей автора), а также мо-
настырских построек  — большой церк
ви Макараванка (1205) и  церкви Сурб 
Григор Лусаворич (Просвесителя) Гегар-
да (1215)10 и  др. Представленный в  них 
барабан с  аркатурой, фризом и  гори-
зонтальным карнизом, наряду с  другим 
распространенным типом — барабаном 
с  пристенными пучковыми колоннами 
и зигзагообразным карнизом, — являют-
ся характерной чертой самых престиж-
ных монастырских церквей XIII в. Оба эти 
типа должны восходить к  архитектуре 
анийской школы зодчества, первый этап 
которой приходится на  период строи-
тельства Анийского собора. 

Скорее всего, именно на  этом со-
боре, в  сочетании с  опоясывающей ба-
рабан аркатурой впервые появляется 
мотив резного фриза. Если так, то это 
можно расценивать творческой новаци-
ей, преобразившей традиционный, из-
вестный еще по  архитектуре середины 
и  второй половины VII  в. образ куполь-
ной главы с  аркатурным оформлением 
(реконструкция храма Звартноц, соборы 
в Аруче, Талине, Сисаване и др.). Колон-
ки и  пропорции полей аркатуры стали 
значительно более вытянутыми, увели-
чилось количество ее звеньев и, нако-
нец, благодаря применению фриза был, 
вероятно, повышен барабан этой осо-

10  Широко известные, но не ставшие до сих 
пор объектами серьезных монографических 
работ, эти храмы представлены в  альбомах 
и  очерках по  армянской архитектуре (Арутю-
нян 1992; и др.).

бо широкой и  поставленной на  особой 
высоте купольной главы. На  нее буд-
то возложена была диадема из крупных 
цветков, ближайшую аналогию которым 
встречаем в  искусстве далекой класси-
ческой античности. 

Главе Эчмиадзинского собора (около 
620  г.) благодаря необычной зигзагооб-
разной форме карниза, словно увенчан-
ной символическим царским венцом-ко-
роной, были посвящены исследования, 
в которых делалась попытка объяснения 
присутствия такого мотива в надстройке 
церкви в  виде ротондообразной кувук-
лии (Казарян 2012b, т. 1: 325–356; и др.). 
В  Ани спустя три с  половиной столе-
тия рождается новый тип главы, кото-
рый, кажется, также совмещает образы 
ротонды и короны, на сей раз — в виде 
диадемы. Имеются в виду диадема и тиа-
ра, в  формах которой древнегреческие 
ювелиры обыгрывали тему цветочно-
го венка с  представлением ряда круп-
ных цветков с  симметрично расходя-
щимися от  среднего круга лепестка-
ми. Примером может служить диадема 
из  Келермесского кургана № 3 (Гос. Эр-
митаж). Более ранними образцами диа-
дем, украшенных розетками в виде мно-
голепестковых цветков, являются древ-
неегипетские изделия из  Египетского 
музея в  Каире: диадемы царицы Сети II 
(около 1190 г. до н. э.) и царевны Сат-Хат-
хор-Иунит (около 1800  г. до  н. э.). Этот 
тип присутствует на  диадемах класси-
ческой Греции наряду с  лавровым вен-
ком, но иногда два мотива совмещаются, 
как в образце, происходящем предполо-
жительно из  Северной Греции и  недав-
но обнаруженном в  британском городе 
Тонтон (300 г. до н. э.). В другом венце бо-
лее сложной конструкции, происходя-
щем из Одрисского царства (территория 
современной Болгарии), основным мо-
тивом служит ветвь оливы, а цветки со-
ставляют дополнительные свисающие 



164 Армен Казарян

гирлянды (IV  в. до  н. э.)11. Аналогичные 
ряды многолепестковых розеток при-
сутствуют в  древнегреческой вазописи 
(Колпинский 1970: ил. 85), на расписном 
метопе храма Аполлона в Терме (3-я чет-
верть VII в. до н. э.) (Там же: ил. 89). 

В архитектуре ряды таких розеток 
применялись редко, но  именно в  древ-
невосточных монументальных построй-
ках сохранились любопытные образцы, 
доказывающие развитие этого мотива 
как в самой Армении, так и на террито-
риях соседних с  ней древнейших госу-
дарств. Хронологически ближайшими 
к Анийскому собору примерами являют-
ся орнаменты оконных бровок на север-
ном фасаде Аручского собора (ил. 20) 
и  на западном фасаде Талинского (670–
680-е гг.) (Токарский 1973: табл. VIIа–б; Ка-
зарян 2012b, т. 3: ил. 1388, 1507). Пример 
этот интересен и  тем, что присутствует 
на одном из памятников той группы со-
оружений, с  интерпретаций компози-
ций и  декора которых начиналось пос
леарабское возрождение армянского 
зодчества и  которые продолжали оста-
ваться важнейшими композиционными 
ориентирами в эпоху расцвета анийской 
школы зодчества. Однако эти одиноч-

11  Информация частично приведена 
в  размещенных в  Интернете статьях: Greek 
Jevelry. URL: http://www.langantiques.com/
university/Greek_Jewelry ; Диадема. URL: https://
ru.wikipedia.org/wiki

ные примеры не  играли большой роли 
в  архитектуре храмов в  Аруче и  Тали-
не. Вереницами цветков, похожих на ро-
машки, обрамлены некоторые сцены 
в  росписях Эребуни эпохи Урарту (IX–
VII  вв. до  н. э.). Вдоль цоколя ряд белых 
ромашек на синем фоне проходит на од-
ном из  древнейших памятников Восто-
ка — воротах Иштар в Вавилоне, постро-
енных при царе Навуходоносоре в 575 г. 
до  н. э. и  демонстрируемых ныне в  ре-
конструированном виде в  Пергамском 
музее Берлина. Включенные в  плетен-
ку цветки присутствуют на  базе колон-
ны Внутренних ворот хеттской цитадели 
Сам-ал (Зинджирли) на  территории со-
временной Турции (X–VIII вв. до н. э.). 

Именно такого, строгого и  подчерк-
нуто геометрического характера при-
держивались мастера, создававшие 
фриз и  другие фрагменты с  розетками 
на Анийском соборе. Однако сама идея 
венчания главы соборного храма со-
гласуется с  антропоморфностью вос-
приятия сооружения зодчим и, скорее 
всего, была подсказана знаниями о  су-
ществовании символических диадем 
в античном мире. Ведь это вполне согла-
суется с  контекстом развития анийской 
или столичной школы армянской архи-
тектуры с  ее откровенным воспевани-
ем мотивов античности, прежде всего, 
греческой (Азатян 1972; Казарян 2013; 
Kazaryan 2017).

Ил. 20. Аруч, собор 660-х гг. Бровки центральных окон северного фасада. Фото А. Казаряна, 2008



165Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

Такое предположение согласует-
ся и  с трактовкой диадемы как не  про-
сто украшения, а  символического зна-
ка. Е. М. Малкова рассматривает сюжеты, 
по мотивам которых в древнегреческом 
искусстве изображались женские обра-
зы с диадемами, и обращает особое вни-
мание на  миф об  афинском царе Тесее 
и Ариадне, дочери царя Миноса. Ариад-
ну, увезенную Тесеем на Наксос и поки-
нутую там спящей, сделал своей супру-
гой Дионис, надев ей на  голову венец, 
подаренный некогда Тесею нереидой 
Фетидой и изготовленный Гефестом «из 
огненного золота и  красных индийских 
камней, вставленных в оправу. Впослед-
ствии Дионис поместил венец Ариад-
ны на  небо как созвездие, которое ста-
ло называться Северной Короной... От-
четливая коннотация погребального 
смысла брачного венца прослеживается 
при анализе этого мифа, и, таким обра-
зом, на мифологическом материале под-
тверждается мысль о  том, что диадема 
была не  просто свадебным украшени-
ем, но  символом священного брака, за-
ключенного между смертной женщиной 
и божеством» (Малкова 2013: 41). 

Вполне очевидно, что вознесенное 
под карниз купола цветочное ожерелье 
перекликается с  небесным созвездием, 
в  которое преобразовался венец Ари-
адны. Обращения к  античным мотивам 
строителями анийских храмов не  мог-
ли носить формального характера. Они 
были связаны с интересом к древнегре-
ческой культуре и  литературной тради-
ции, в том числе и к мифологии. Только 
проникновением этого богатства в  сре-
ду армянской аристократии, городской 
столичной элиты и  в высшие слои цер-
ковной иерархии объяснимо появление 
на  христианских церквях эллинистиче-
ского типа порталов, антикизированных 
капителей, античных по происхождению 
орнаментов, масок и  даже разработка 

зодчими своеобразного ордера на фаса-
дах этих храмов. К этому ряду античных 
по  своей природе деталей и  принци-
пов структурирования монументально-
го здания, кажется, принадлежит и фриз 
на барабане Анийского собора. Возмож-
но, размышления раскроют и более кон-
кретные причины его появления, связав 
их с  ролью ктиторов собора. Но  это  — 
задача другой статьи. 

Несомненным недостатком прове-
денного исследования является отсут-
ствие чертежа авторской реконструк-
ции Анийского собора. Это тоже явля-
ется делом будущего, когда появятся 
обмеры обнаруженных и, возможно, 
других деталей его величественной ку-
польной главы. 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Progress Report 2013  — Progress Report for 

the Conservation of Ani Cathedral Ani 
Archaeological Site, Kars, Turkey February 
2013. World Monument Fund, 2013.

Аброян 2004  — Аброян А. С. Անիի մայր 
տաճարի ճարտարապետությունը. PhD 
thesis. Ереван: Ереванский гос. ун-т архи-
тектуры и строительства, 2004.

Азатян 1972 — Азатян Ш. Р. Армянские пор-
талы с  элементами античной декора-
ции  // Лрабер (Вестник общественных 
наук АН Армении). 1972. № 4. С. 39–43.

Акопян 1980 — Акопян Т. Անիի պատմությունը 
(История Ани). Т. 1. Ереван: Изд. Ереван-
ского ун-та, 1980.

Арутюнян 1992  — Հայկական 
ճարտարապետության պատմություն 
(История армянской архитектуры). Ере-
ван: Луйс, 1992.

Асратян 2011  — Асратян М. М. Անիի 
ճարտարապետությունը (Архитектура 
Ани)  // Историко-филологический жур-
нал. № 3. 2011. С. 3–27.

Грейвс 1992  — Грейвс Р. Мифы Древней Гре-
ции  / под. ред. А. А. Тахо-Годи. М.: Про-
гресс, 1992.

Гулян 2005 — Гулян А. Ղուլյան Ա. Անիի Մայր 
տաճարի հազարամյա խորհուրդը (1001–



166 Армен Казарян

2001 թթ.) (Гулян А. Тысячелетняя тай-
на Кафедрального собора Ани (1001–
2001))  // Հուշարձան (Памятник). Вып.  3. 
Ереван, 2005. С. 29–30.

Казарян 2004  — Казарян А. Ю. Фасадная ар-
катура армянских и грузинских церквей 
VII–XI  вв. Структурные отличия и  взаи-
мосвязь традиций  // Armenian Studies 
Today and Development Perspectives. 
International Congress. Yerevan, September 
15–20, 2003. Collection of papers. Yerevan: 
Yerevan University, 2004. P. 453–463.

Казарян 2009 — Казарян А. Ю. Образы «Майр 
екелеци» (Матери-церкви) в  армянской 
архитектуре // Древнерусское искусство. 
Идея и образ. Опыты изучения византий-
ского и древнерусского искусства / Ред.-
сост. А. Л. Баталов, Э. С. Смирнова. М.: Се-
верный паломник, 2009. С. 9–28.

Казарян 2011 — Казарян А. Ю. Фасадная арка-
тура в  средневековом зодчестве Арме-
нии и  других стран Востока  // Вопросы 
всеобщей истории архитектуры. Вып.  3. 
М.; СПб., 2011. С. 27–59.

Казарян 2012a  — Казарян А. Ю. Автографы 
мастеров-каменщиков VII  века. Арме-
ния, Иверия, Кавказская Албания. М.: 
ЛЕНАНД, 2012.

Казарян 2012b  — Казарян А. Ю. Церковная 
архитектура стран Закавказья VII  века: 
формирование и  развитие традиции. 
В 4 т. Т. 1–3. М.: Locus Standi, 2012.

Казарян 2013  — Казарян А. Античное на-
следие в  армянской архитектуре кон-
ца X — начала XI века. К проблеме «ре-
нессансов» в средневековой культуре // 
Архитектура. Сборник научных трудов 
Белорусского национального техниче-
ского университета. 2013. № 6. С. 21–26.

Казарян 2016  — Казарян А. Ю. Анийский ар-
хеологический институт. Диапазон дея-
тельности и  основы достижения успе-
ха  // Вопросы всеобщей истории архи-
тектуры. Вып. 7. М.; СПб., 2016. С. 9–27.

Казарян 2017 — Казарян А. Ю. Столичная шко-
ла армянской архитектуры эпохи Багра-
тидов. Новый обзор развития // Вопросы 
всеобщей истории архитектуры. Вып.  8. 
2017. С. 87–116;

Карапетян 2011 — Карапетян С. Ани — 1050. 
Иллюстрированный альбом. Ереван: 

Фонд изучения армянской архитектуры, 
2011. (На арм., англ. и рус. языках.)

Колпинский 1970  — Колпинский Ю. Д. Искус-
ство Эгейского мира и  Древней Греции. 
М.: Искусство, 1970.

Маилов 1986 — Маилов С. А. К вопросу о кре-
стово-купольных храмах Армении IX–
XIII  веков  // Архитектурное наследство. 
Вып. 34. 1986. С. 176–185.

Малкова 2013  — Малкова Е. М. Украшение 
или символ: диадема в  произведени-
ях древнегреческого искусства  // Акту-
альные проблемы теории и истории ис-
кусства. Вып.  3  / Под ред. С. В. Мальце-
вой, Е. Ю. Станюкович-Денисовой. СПб.: 
НП-Принт, 2013. С. 30–42. 

Марутян 1989 — Марутян Т. Архитектурные 
памятники: Звартноц, Аван, собор Аний-
ской Богоматери и  другие. Ереван: Хо-
рурдаин грох, 1989.

Орбели 1910 — Орбели И. А. Краткий путево-
дитель по  городищу Ани (Анийская се-
рия, 4). СПб.: Типография Императорской 
академии наук, 1910.

Степанос Таронский 1864  — Всеобщая ис-
тория Степаноса Таронского, Асохика 
по  прозванию, писателя XI столетия  / 
Пер. с арм. и объяснения Н. Эммина. М.: 
Лазаревский ин-т восточных языков, 
1864.

Токарский 1961 — Токарский Н. М. Архитекту-
ра Армении IV–XIV вв. Ереван: Армгосиз-
дат, 1961.

Токарский 1973  — Токарский Н. М. По  стра-
ницам истории армянской архитектуры. 
Ереван: Айастан, 1973.

Тораманян 1942  — Тораманян Т. Նյութեր 
հայկական ճարտարապետության 
պատմության (Тораманян Т. Материалы 
по истории армянской архитектуры). Т. 1. 
Ереван: АРМФАН, 1942.

Тораманян 1948  — Тораманян Т. Նյութեր 
հայկական ճարտարապետության 
պատմության (Тораманян Т. Материалы 
по истории армянской архитектуры). Т. 2. 
Ереван: АРМФАН, 1948.

Тораманян 2008 — Тораманян Т. Кафедраль-
ный собор в  Ани. Ереван: Служба исто-
рико-архитектурных музеев-заповедни-
ков и охраны исторической среды, 2008. 
(На арм., рус. и англ. языках.)



167Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

Тораманян 2012 — Тораманян Т. Ани. Церкви 
рода Пахлавуни. Ереван: Служба истори-
ко-архитектурных музеев-заповедников 
и охраны исторической среды, 2012. (На 
арм., рус. и англ. языках.)

Kazaryan 2015 — Kazaryan A. The Architecture 
of Horȯmos Monastery // Horȯmos Monas-
tery: Art and History / Ed. by E. Vardanyan. 
Paris: ACHCByz, 2015. P. 55–205.

Kazaryan 2016  — Kazaryan A. The Seventh-
Century Six-foil Church of Aragats in Ar-
menia: Origin of the Plan and its Role in 
the Architectural Development // Antiqui-
té Tardive. T. 24. Brepols Publishers, 2016. 
P. 443–459. 

Kazaryan 2017 — Kazaryan A. Chapter 44: “Clas-
sical” Trend of Armenian Architectural 
School of Ani (10th  — 11th centuries): the 
Greco-Roman Model and the Conversion 
of Medieval Art // A Handbook to Classical 
Reception in Eastern and Central Europe / 
Eds. Z. Martirosova Torlone; D. LaCourse 
Munteanu; D. Dutsch. John Wiley & Sons, 
2017. P. 528–540.

Kazaryan, Özkaya, Pontioğlu 2016  — Kazary-
an A., Özkaya İ. Y., Pontioğlu A. The Church 
of Surb Prkich in Ani (1035). Part 1: His-
tory and Historiography  — Architectur-
al Plan  — Excavations of 2012 and Start-
ing of Conservation // RIHA Journal 0144, 
15 November 2016. URL: http://www.ri-
ha-journal.org/articles/2016/0143-kazary-
an-ozkaya-pontioglu (дата обращения: 
15.07.2017).

Lynch 1901  — Lynch H. F. B. Armenia. Travels 
and Studies. London, New York: Longmans, 
Green, 1901.

Maranci 2000  — Maranci Ch. Early European 
Travelers and Their Contribution to the 
Study of Armenian Architecture // Journal 
of the Society for Armenian Studies, vol. 10, 
2000, pp. 7–28.

Maranci 2011  — Maranci Ch. The Architect 
Trdat: From the Great Church at Ani to the 
Great Church at Constantinople  // Arme-
nian Kars and Ani  / Ed. R. G.  Hovannisian. 
Costa Mesa, California: Mazda publishers, 
2011. P. 101–126.

Outlines 1881 — Outlines of the History of Art, 
vol. 1. Eds. by Lübke W., Cook C. New York: 
Dodd, Mead, and Company, 1881. 

Strzigowski 1918 — Strzygowski J. Die Baukunst 
der Armenier und Europa. Bd. 1–2, Wien, 
1918.

Texier 1842  — Félix Marie Charles Texier, De-
scription de l’Arménie et de la Perse, de la 
Mésopotamie, Paris, 1842. Plate 20.

Zeitlian Watenpaugh 2014  — Zeitlian Waten-
paugh H. The Cathedral of Ani, Turkey: From 
Church to Monument  // Sacred Precincts: 
The Religious Architecture of Non-Muslim 
Communities across the Islamic World / Ed. 
M. Gharipour. Leiden: E. J. Brill, 2015. P. 460–
473 (text), 528–530 (bibliography).

REFERENCES
Abroyan A. Anii Mair tatcari tcartarapetutiune 

(The architecture of the Cathedral of Ani). 
PhD thesis. Yerevan: Yerevan State Univer-
sity of Architecture and Construction Publ., 
2004 (in Armenian).

Azatian Sh. R. Armianskie portaly s elementa-
mi antichnoi dekoratsii (Armenian portals 
with the elements of classical decoration). 
Lraber, no. 4, 1972, pp. 39–43 (in Russian).

Hakobyan T. Anii patmutiune (History of Ani), 
vol. 1. Yerevan: Yerevan University Publ., 
1980 (in Armenian).

Harutyunyan V. Haikakan tcartarapetutyan pat-
mutyun (History of Armenian architecture). 
Yerevan: Luis Publ., 1992 (in Armenian).

Hasratian M. Anii tcartarapetutiuny (Architec-
ture of Ani). Historical-Philological Journal, 
no. 3, 2011, pp. 3–27 (in Armenian).

Greivs R. Mify Drevnei Gretsii (The Myths of An-
cient Greece), ed. A. A.  Takho-Godi. Mos-
cow: Progress Publ., 1992. 

Ghulyan A. Anii Mair tatcari hazaramia khorhur-
dy (1001–2001) (Thousand year enigma of 
the Cathedral of Ani (1001–2001)). Hushart-
dzan (Monument), 2005, vol. 3, pp. 29–30 (in 
Armenian).

Kazaryan A. Yu. Fasadnaia arkatura armian-
skikh i gruzinskikh tserkvei VII–XI vv. Struk-
turnye otlichiia i vzaimosviaz’ traditsii (The 
blind arcade of the Armenian and Georgian 
churches of the 7th–11th centuries. Structu
ral differences and the relations of the tra-
ditions). Armenian Studies Today and De-
velopment Perspectives. International Con-
gress. Yerevan, September 15–20, 2003. 



168 Армен Казарян

Collection of papers. Yerevan: Yerevan Uni-
versity, 2004, pp. 453–463 (in Russian).

Kazaryan A. Yu. Obrazy „Mair ekeletsi“ (Materi-
tserkvi) v armianskoi arkhitekture (The im-
ages of „Mair ekeletsi“ (Mather-Church) in 
the Armenian architecture). Drevnerusskoe 
iskusstvo. Ideia i obraz (Old Russian Art. Idea 
and Image). Eds. A. Batalov, E. Smirnova. 
Moscow: Northern Pilgrim, 2009, pp. 9–28 
(in Russian).

Kazaryan A. Yu. Fasadnaia arkatura v sredneve-
kovom zodchestve Armenii i drugikh stran 
Vostoka (Façade blind arcade in the me-
dieval architecture of Armenia and oth-
er countries of the Orient). Voprosy vseob-
shchei istorii arkhitektury (Questions of the 
general history of architecture). Vol. 3. Mos-
cow; Saint-Petersburg: Nestor-Istoriia, 
2011, pp. 27–59 (in Russian).

Kazaryan A. Yu. Avtografy masterov-kamensh-
chikov VII veka. Armeniia, Iveriia, Kavkazs-
kaia Albaniia (Mason’s Autographs of the 7th 
century. Armenia, Iberia, Caucasian Albania). 
Moscow: LENAND Publ., 2012.

Kazaryan A. Yu. Tserkovnaia arkhitektura stran 
Zakavkaz’ia VII veka: formirovanie i razvitie 
traditsii (Church architecture of the 7 th cen-
tury in transcaucasian countries: Formation 
and development of the tradition), in 4 vols., 
vols. 1–3. Moscow: Locus Standi Publ., 2012 
(in Russian).

Kazaryan A. Yu. Antichnoe nasledie v armians-
koi arkhitekture kontsa X — nachala XI veka. 
K probleme „renessansov“ v srednevekovoi 
kul’ture (Ancient heritage in the Armenian 
architecture of the end of the 10th  — be-
ginning of the 11th century. To the problem 
of „renaissances“ in the medieval culture). 
Arkhitektura. Sbornik nauchnykh trudov Belo-
russkogo natsional’nogo tekhnicheskogo uni-
versiteta (Architecture. Collection of scientif-
ic works of the Belarusian National Technical 
University), 2013, no 6. pp. 21–26 (in Russian).

Kazaryan A. Yu. Aniiskii arkheologicheskii in-
stitut. Diapazon deiatel’nosti i osnovy 
dostizheniia uspekha (Ani Archaeological 
Institute. Range of activities and the ba-
sis for success). Voprosy vseobshchei istorii 
arkhitektury (Questions of the general histo-
ry of architecture), vol. 7, 2016, pp. 9–27 (in 
Russian).

Kazaryan A. Yu. Stolichnaia shkola armians-
koi arkhitektury epokhi Bagratidov. Novyi 
obzor razvitiia (Metropolitan school of Ar-
menian architecture of the Bagratid peri-
od. A new surway of the development). Vo-
prosy vseobshchei istorii arkhitektury (Ques-
tions of the general history of architecture), 
vol. 8, 2017, pp. 87–116.

Karapetyan S. Ani — 1050. Illustrated album. Ye-
revan: Research on Armenian Architecture 
Foundation Publ., 2011 (in Armenian, Eng-
lish and Russian).

Kolpinskii Yu. D. Iskusstvo Egeiskogo mira i Drev-
nei Gretsii (Art of the Eagean world and An-
cient Greece). Moscow: Iskusstvo Publ., 1970.

Mailov S. A. K voprosu o krestovo-kupolnykh kh-
ramakh Armenii IX–XIII vekov (On the prob-
lem of the cross-domed churches of Arme-
nia of the 9th–13th centuries). Architectural 
Heritage, 34, 1986, pp. 176–185.

Malkova, E. M. Ukrashenie ili silvol: diadema 
v proizvedeniiakh drevnegrecheskogo 
iskusstva (A decoration or a symbol: Dia-
dem in the Ancient Greek art). Actual Prob-
lems of Theory and History of Art: Collec-
tion of articles, vol. 3, eds. S. V. Maltseva, 
E. Yu. Stanyukovich-Denisova. St. Peters-
burg: NP-Print Publ., 2013, pp. 30–42.

Marutian T. Arkhitekturnye pamiatniki: Zvartnots, 
Avan, sobor Aniiskoi Bogomateri i drugie (Ar-
chitectural monuments: Zvartnots, Avan, the 
Cathedral of the Ani Mother of God and oth-
ers). Erevan: Khorhrdain grogh Publ., 1989 
(in Russian). 

Orbeli I. A. Kratkii putevoditel’ po gorodishchu Ani 
(Aniiskaia seriia, 4) (A short guide to Ani an-
cient settlement (Ani series, 4)). Saint-Peters-
burg: Tipografiia imperatorskoi akademii 
nauk Publ., 1910 (in Russian).

Vseobshchaia istoriia Stepanosa Taronskogo, 
Asoghika po prozvaniiu, pisatelia XI stoleti-
ia (World history by Stephanos of Taron, 
Asoghik, a writer of the 11th century), ed. 
N. Emin. Moscow: Lazarev Instutute of Ori-
ental Languages, 1864.

Tokarskii N. M. Arkhitektura Armenii IV–XIV vv. 
(The Architecture of Armenia of the 4th–
14th Centuries). Yerevan: Armgosizdat Publ., 
1961 (in Russian).

Tokarskii N. M. Po stranitsam istorii armianskoi 
arkhitektury (On the pages of the history of 



169Новые данные о куполах храмов Ани.Часть первая. Кафедральный собор зодчего Трдата 

Armenian architecture). Erevan: Haiastan 
Publ., 1973.

Toramanian T. Niuter haikakan tcartarapetutian 
patmutian (Materials on the history of Arme-
nian architecture). Vol. 1. Yerevan: ARMFAN 
Publ., 1942 (in Armenian).

Toramanian T. Niuter haikakan tcartarapetutian 
patmutian (Materials on the history of Arme-
nian architecture). Vol. 2. Yerevan: ARMFAN 
Publ., 1948 (in Armenian).

Toramanian T. The Cathedral Church of Ani. Yere-
van: Agency of historical-cultural museums 
and the preservation of historical environ-
ment, 2008 (in Armenian, English and Rus-
sian).

Toramanian T. Ani. Pahlavuny-founded churches. 
Yerevan: Agency of historical-cultural mu-
seums and the preservation of historical 
environment, 2012 (in Armenian, English 
and Russian).

Kazaryan A. The Architecture of Horomos Mon-
astery. Horomos Monastery: Art and Histo-
ry. Ed. E. Vardanyan. Paris: ACHCByz, 2015, 
pp. 55–205.

Kazaryan A. The Seventh-Century Six-foil 
Church of Aragats in Armenia: Origin of the 
Plan and its Role in the Architectural Devel-
opment. Antiquité Tardive, vol. 24. Brepols 
Publishers, 2016, pp. 443–459.

Kazaryan A. Chapter 44: „Classical“ Trend of Ar-
menian Architectural School of Ani (10th–
11th centuries): the Greco-Roman Mo
del and the Conversion of Medieval Art. 
A Handbook to Classical Reception in East-
ern and Central Europe. Eds. Z. Martirosova 
Torlone; D. LaCourse Munteanu; D. Dutsch. 
John Wiley & Sons: 2017, pp. 528–540.

Kazaryan A., Özkaya İ. Y., Pontioğlu A. The 
Church of Surb Prkich in Ani (1035). Part 
1: History and Historiography  — Archi-
tectural Plan  — Excavations of 2012 and 
Starting of Conservation. RIHA Journal 
0144, 15 November 2016, URL: RIHA Jour-
nal 0144, 15 November 2016. URL: http://
www.riha-journal.org/articles/2016/0143-
kazaryan-ozkaya-pontioglu (date of access: 
15.07.2017). 

Lynch H. F. B. Armenia. Travels and Studies. Lon-
don, New York: Longmans Publ., Green 
Publ., 1901.

Maranci Ch. Early European Travelers and Their 
Contribution to the Study of Armenian Ar-
chitecture. Journal of the Society for Arme-
nian Studies, vol. 10, 2000, pp. 7–28. 

Maranci Ch. The Architect Trdat: From the Great 
Church at Ani to the Great Church at Con-
stantinople. Armenian Kars and Ani. Ed. 
R. G. Hovannisian. Costa Mesa, California: 
Mazda Publ., 2011, pp. 101–126.

Outlines of the History of Art, vol. 1, eds. W. Lübke, 
C. Cook. New York: Dodd, Mead, and Com-
pany Publ., 1881. 

Strzygowski J. Die Baukunst der Armenier und 
Europa. Bd. 1–2, Wien: Anton Schroll & co 
G. M.B.H. Publ., 1918.

Texier F. M. Ch., Description de l’Arménie et de la 
Perse, de la Mésopotamie. Paris, 1842.

Zeitlian Watenpaugh H. The Cathedral of Ani, 
Turkey: From Church to Monument. Sa-
cred Precincts: The Religious Architecture of 
Non-Muslim Communities across the Islam-
ic World, ed. M. Gharipour. Leiden: E. J. Brill 
Publ., 2015, pp. 460–473, 528–530.



УДК 246.1 / 902

В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Церковь на горе Илька в округе Мангупского 
городища (Юго-Западный Крым). Архитектурный 
анализ и объемная реконструкция памятника 

Мангупское городище является крупнейшей средневековой крепостью из группы «пещерных городов» Юго-
Западного Крыма. Одним из важнейших итогов современного этапа изучения памятника является фор-
мирование представлений о нем как о центре обширной округи, на территории которой ныне известна 
группа разноплановых архитектурно-археологических объектов, в том числе шесть средневековых хра-
мовых комплексов. Статья посвящена публикации результатов раскопок одного из них — придорожной 
часовни на горе Илька на южной периферии Мангупа, которая датируется концом XIV — первой полови-
ной XV в. Рассматриваются вопросы архитектурной композиции и объемной реконструкции храма. 
Церковь на горе Илька представляет собой однонефную одноапсидную часовню с прямоугольным нао
сом и  подковообразной апсидой. Общая ориентация постройки по  оси северо-запад  — юго-восток. 
Храм имел стропильную конструкцию крыши, перекрытую черепицей. Его особенностью является юж-
ный вход в здание. Этот композиционный прием характерен для многочисленных однонефных одноап-
сидных церквей XIV–XV вв. на территории Южного берега Крыма. 
В ходе раскопок внутри церкви обнаружен алтарный престол типа «престол-стол» с  одной опорой, 
который характерен для византийской архитектуры X–XI  вв., но  продолжает встречаться и  на па-
мятниках более позднего времени. 
Часовня на горе Илька функционировала короткий промежуток времени и имела только один строи-
тельный период. Значительных следов ремонтов и перестроек во время раскопок обнаружено не было. 
Финальный этап истории храма связан с пожаром.

Ключевые слова: Крым, Мангуп, княжество Феодоро, часовня, алтарный престол.

V. E. Naumenko, D. V. Jozhitsa (Korziuk)

THE CHURCH ON THE MOUNTAIN ILKA IN THE DISTRICT 
OF MANGUP FORTRESS (SOUTH-WEST CRIMEA).  
ARCHITECTURAL ANALYSIS AND BULK RECONSTRUCTION 
OF A MONUMENT

Mangup is the largest medieval fortress from the group of “cave cities” of the South-Western Crimea. One of the 
most important results of the modern stage of the study of the monument is the formation of ideas about it as a 
center of an extensive district, on the territory of which a group of diverse architectural and archaeological objects 
is now known, including six medieval temple complexes. The article is devoted to the publication of the results of 
excavations of one of them — a roadside chapel on mountain Ilka on the southern periphery of Mangup, which 
dates back to the late 14th — first half of the 15th centuries. The questions of architectural composition and bulk 
reconstruction of the temple are considered.
The church on mountain Ilka is a one-nave one-apse chapel with rectangular naos and a horseshoe apse. The general 
orientation of the construction along the axis is north-west — south-east. The temple had a roof truss structure, covered 
with tiles. Its prominent feature is the southern entrance to the building. This compositional technique is characteristic of 
numerous one-nave one-apsidal churches of the 14th–15th centuries on the territory of the Southern coast of Crimea.
During the excavations inside the church, an altar throne of the “throne-table” type with one support was found. 
This type of altar is typical for Byzantine architecture of the 10th–11th centuries, but continues to occur on monu-
ments of a later time.
The chapel on mount Ilka functioned for a short time and had only one construction period. Significant traces of 
repairs and rebuilding were not found during excavations. The final stage of the history of the temple is connected 
with total destruction due to a fire.

Keywords: Crimea, Mangup, principality of Theodoro, chapel, altar throne.



171Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

Мангупское городище является 
крупнейшей средневековой крепостью 
из группы «пещерных городов» Юго-За-
падного Крыма. Археологическое изу
чение памятника было начато еще в се-
редине XIX  в., однако только с  1967  г., 
с  момента создания Мангупской архео-
логической экспедиции Крымского фе-
дерального университета им. В. И.  Вер-
надского (руководитель  — А. Г.  Герцен), 
его раскопки прибрели систематический 
характер1. Раскопки Мангупа последних 
десятилетий позволили получить необ-
ходимый массив материальных источни-
ков для установления объективной пе-
риодизации истории городища (Герцен, 
Науменко 2015; 2016). Другим итогом со-
временного этапа его изучения являет-
ся формирование представлений о Ман-
гупском городище как о центре обшир-
ной округи, исследования памятников 
которой давно превратилось в  особое 
направление работы экспедиции.

На сегодняшний день археологи-
ческая карта округи Мангупа включа-
ет 18 разноплановых и  разновремен-
ных объектов исследований, в том числе 
шесть средневековых христианских хра-
мовых комплексов — пещерная церковь 
на поляне Кильсе-тубю, Каралезская ба-
зилика, крестообразный храм на юго-во-
сточном склоне Мангупского плато, хра-
мы на  г. Илька и  г. Бабулган, «базилика 
Маркевича» в  Адым-Чокракской доли-
не (ил. 1). Безусловно, все картографи-
рованные христианские церкви имеют 
различные обстоятельства открытия, ка-
чество проведенных на них работ и, со-
ответственно, степень изученности (Гер-
цен, Науменко 2017: 41, 47–50). Лишь три 
из  них  — крестообразный храм (Мыц 
1990), церковь на г. Илька (Науменко, Ду-
шенко, Корзюк 2016) и «базилика Марке-

1  Об истории изучения Мангупского горо-
дища см.: (Герцен 1990: 89–102; 2008; 2017; Гер-
цен, Науменко 2017).

вича» (Науменко, Иожица, Набоков 2017), 
были подвергнуты полноценным архео-
логическим исследованиям на широкой 
площади. При этом важно отметить, что 
раскопки на  месте Илькинского храма 
и  «базилики Маркевича» носили целе-
направленный характер в  рамках мно-
голетнего научного проекта по система-
тическому изучению южной периферии 
Мангупа с целью составления ее архео-
логической карты (руководители проек-
та — А. Г. Герцен и В. Е. Науменко). 

Статья посвящена основным резуль-
татам раскопок церкви на склоне г. Иль-
ка. При этом, с  учетом ограниченного 
объема публикации, мы сосредоточим-
ся лишь на  вопросах общего архитек-
турного анализа сохранившихся руин 
памятника и  проблемах его объемной 
реконструкции. Полная публикация ито-
гов исследования храмового комплекса 
в  настоящий момент готовится к  изда-
нию. 

Архитектурный анализ 
церкви на г. Илька
Илькинский храм расположен на  во-

доразделе Адым-Чокракской, Бельбек-
ской, Байдарской и  Ай-Тодорской до-
лин Крымских предгорий, на  перекрест-
ке грунтовых дорог, идущих к  г. Кая-Баш 
и  в с. Богатое Ущелье, приблизительно 
в 5 км к югу от Мангупского плато. В ли-
тературе он впервые упомянут в  до-
кументации, связанной с  разработкой 
охранных зон Мангупского городища, где 
обозначен как «руины постройки, распо-
ложенной на развилке дорог XV–XVIII вв.» 
(Воронин, Герцен 1994: 74). Только в 2012 г. 
церковь стала предметом археологиче-
ских исследований, была полностью рас-
копана, что позволило установить ее объ-
ективную хронологию и атрибуцию.

На основе стратиграфических наблю-
дений и анализа полученного комплекса 



172 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Ил. 1. Археологическая карта памятников округи Мангупского городища. Составлена В. Е. Науменко 
и А. А. Душенко



173Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

вещественных находок выяснено, что 
памятник функционировал короткий 
промежуток времени и  имел только 
один строительный период. По  край-
ней мере, значительных следов ремон-
тов и  перестроек во  время раскопок 
обнаружено не  было. Финальный этап 
истории храма связан с  пожаром, сле-
ды которого хорошо фиксируются при 
зачистке его внутренней поверхности. 
Из «слоя пожара» и «слоя функциониро-
вания» церкви происходит группа дати-
рующих находок — черепица, в том чис-
ле с  рельефными метками в  виде букв 
греческого алфавита (Моисеев 2014), бы-
товая неглазурованная и глазурованная 
керамика. Среди последней наиболее 
важной для установления хронологии 
церкви является монохромная и  поли-
хромная поливная посуда группы «Юго-
Западный Крым» («Monochrome (Yellow) 
Glazed Ware» и  «Polychrome (Yellow and 
Green) Glazed Ware»), позволяющая от-
нести время использования Илькинско-
го храма к концу XIV — первой половине 
XV  в. К  сожалению, в  числе находок от-
сутствуют нумизматические и эпиграфи-
ческие материалы, которые позволили 
бы сузить эту датировку. Однако среди 
археологических материалов нет и  ар-
тефактов, характерных для памятников 
округи Мангупа и  самого городища се-
редины  — третьей четверти XV  в., что 
делает возможным настаивать на  такой 
хронологии (Науменко, Душенко, Корзюк 
2016: 81–82).

Планиграфически церковь на  г. Иль-
ка представляет собой однонефную, 
одноапсидную часовню с  прямоуголь-
ным наосом и  выступающей с  восто-
ка подковообразной в  плане апсидой 
(ил. 2–4). Ее общие внешние размеры — 
5,90 × 3,90 м, по внутреннему обводу — 
4,50 × 2,10 м. Ширина северо-восточного 
и юго-восточного плеч храма равна, со-
ответственно, 0,31 м и 0,13 м, внутренних 

заплечий — в пределах 0,23–0,24 м. Тол-
щина стен наоса составляет 0,85–0,90 м, 
апсиды — 0,80–1,00 м; сохранность в вы-
соту достигает 0,84 м. Вход, шириной 
до  1,15 м, расположен в  южной стене 
здания, почти в ее западном конце. По-
стройка ориентирована с  запада на  во-
сток, с  легким смещением к  направле-
нию северо-запад — юго-восток.

Плановая схема здания имеет зна-
чительную кривизну линий стен. Юж-
ная стена незначительно (до 0,15 м) из-
гибается вовнутрь здания, делая тем са-
мым дверной проем трапециевидным, 
несколько суженым наружу. Излом се-
верной стены также направлен во внут
реннюю часть храма, что привело к уве-
личению ее ширины в центре до 1,00 м. 
Кривизна в западной стене церкви обра-
зовалась в результате разрастания мощ-
ной корневой системы дерева в углу зда-
ния (ил. 2).

Стены Илькинского храма сложены 
вперевязь, в технике трехслойной двух-
панцирной с забутовкой кладки, из раз-
номерного камня. Фундамент наоса по-
ставлен на  поверхность материкового 
суглинка, фундаментом апсиды является 
мощная каменная субструкция, которая, 
на наш взгляд, является конструктивным 
элементом здания, предположительно 
выполняющим функцию крепиды. Эта 
крепида сооружена из  больших естест
венных каменных глыб (максимальные 
размеры 0,73 × 0,56 м), без особых следов 
обработки, в  технике однопанцирной 
кладки, на  грязевом растворе. Ее дли-
на составляет 2,40 м, ширина — от 0,33 
до  0,70 м. Важно отметить, что крепида 
не  ограничивалась границами церкви, 
продолжаясь в южном направлении. Ве-
роятно, в связи с расположением храма 
фактически в водосливной балке, нали-
чие такого конструктивного элемента 
было настоятельной необходимостью 



174 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Ил. 2. Церковь на г. Илька. Общий план участка 
археологических исследований 2012 г. 



175Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

Ил. 3. Церковь на г. Илька. Общий вид с северо-запада. Фото В. Е. Науменко

Ил. 4. Церковь на г. Илька. Общий вид с юго-востока. Фото В. Е. Науменко



176 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

для удерживания грунта от  вымывания 
или сползания вниз по склону (ил. 2, 4, 6).

Характерной особенностью кон-
струкции стен является применение не-
скольких видов строительного материа-
ла. Основным являлись необработанные 
блоки песчаника и аргиллита серовато-
зеленого и  темно-коричневого цветов. 
Кроме того, в  стенах церкви применя-
лись хорошо обработанные блоки из-
вестняка, взятые, очевидно, из какой-то 
более ранней постройки (ил. 2). В кладке 
изредка встречаются отдельные блоки 
природного конгломерата. Порядовка 
стен выражена слабо, но визуально все-
таки определяется с помощью условно-
го выравнивания горизонтальной линии 
рядов кладки мелким бутовым камнем 
и крупными фрагментами строительной 
керамики (ил. 5).

Снаружи к  южной стене часовни 
вплотную пристроена кладка, конструк-

тивно отличающаяся от  ее основных 
стен, но  точно повторяющая внешний 
контур здания. Она возведена из  необ-
работанных с  незначительной лицевой 
подтеской разномерных блоков извест-
няка и  песчаника, в  технике двуслой-
ной однопанцирной кладки; ширина 
стены составляет 0,45–0,64 м, сохран-
ность в высоту — до одного ряда клад-
ки (до 0,30 м). В качестве связующего ма-
териала между ее панцирями исполь-
зован мелкий бутовый камень, который 
был густо залит известняковым раство-
ром с  примесью мелкой речной галь-
ки. Назначение стены остается до  кон-
ца не ясным (ил. 2, 7). Стратиграфически 
она, безусловно, возведена уже после 
строительства церкви и, скорее всего, 
свидетельствует о попытках ремонта ча-
совни в процессе ее функционирования. 
Как уже отмечалось, памятник исполь-
зовался недолго, в период конца XIV — 

Ил. 5. Церковь на г. Илька. Общий вид с юга. Фото В. Е. Науменко



177Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

Ил. 6. Церковь на г. Илька. Стена-крепида под алтарной частью храма, фрагмент. Вид с юга, сверху. 
Фото В. Е. Науменко

Ил. 7. Церковь на г. Илька. Стена, пристроенная снаружи к юго-западной стене храма. Общий вид 
с юго-запада. Фото В. Е. Науменко



178 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Ил. 8. Церковь на г. Илька. Дверной проем в южной стене храма. Общий вид с юга. Фото 
В. Е. Науменко

Ил. 9. Топографическая карта горной и южнобережной части Крымского полуострова с указанием 
местонахождения однонефных христианских храмов XII–XV вв. с южным входом



179Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

середины XV в., и сгорел в пожаре. При 
зачистке его дверного проема выявлен 
крупный фрагмент обугленного дере-
вянного порога (ил. 2, 8). 

Внутри Илькинского храма, при вы-
борке его «слоя разрушения», обнару-
жены многочисленные фрагменты шту-
катурки стен; их большая часть зафикси-
рована в алтарной части. На некоторых 
фрагментах сохранились граффити, вы-
полненные остроугольным предметом 
по  сырой поверхности. Кроме обычных 
геометрических узоров, которые слабо 
поддаются реконструкции, встречают-
ся изображения животных и  людей (го-
лова человека и лошади, контуры соба-
ки и  вооруженного всадника), а  также 
граффити с остатками 2-строчной грече-
ской надписи — K(ύρι)ε, βο(ήθει)… («Гос-
поди, помоги…»; чтение А. Ю.  Виногра-
дова). Отметим, что зоо- и антропоморф-
ные изображения выполнены «твердой» 
рукой, пропорциональность и  реали-
стичность сюжетов полностью соблюде-
ны, в то время как контуры букв надписи 
не имеют такой точности. 

Поиск аналогий Илькинскому хра-
му среди других однотипных церков-
ных комплексов региона заставил об-
ратить особое внимание на  нетрадици-
онное (южное) расположение его входа. 
По  мнению О. И.  Домбровского, такое 
планировочное решение характерно 
для большинства южнобережных церк
вей Крымского полуострова в  эпоху 
средневековья (Домбровский, Столбу-
нов, Баранов 1975: 116). 

По планировочной структуре, ком-
позиции и  хронологии наиболее близ-
кими аналогами церкви на склоне г. Иль-
ка являются часовня укрепления Исар-
Кая, у горного прохода Шайтан-Мердвен 
(Мыц, 1979; 1987; Фирсов 1967: 94–107), 
храм на поляне Ай-Констант на г. Аю-Даг 
(Домбровский, Столбунов, Баранов 1975: 
116; Адаксина 1994: 11–13; Зиливинская 

2014: 75–92; Лысенко, Тесленко 2002: 59–
89), одноапсидная часовня № 27 укреп-
ленного поселения на  г. Аю-Даг (Лысен-
ко, Тесленко 2002: 79–80; Бочаров 2004: 
43–57), церковь XII-XIV  вв. на  склоне 
горы Ай-Тодор (Паршина 1972: 253–257, 
рис. 1), средневековый храм в с. Солнеч-
ная Долина (Майко, Джанов 2015: 130, 
рис.  51), церковь на  г. Перчем (Майко, 
Джанов 2015: 148, рис.  60–61; Баранов, 
Майко, Кузьминов 2007: 23), Фунская ча-
совня (Кирилко 2010: 312, рис.  2), храм 
в  южной части некрополя XIII–XVIII  вв. 
близ Фуны (Бочаров, Кирилко 2017: 301–
302), храмы близ Ореанды (Фирсов 1990: 
227–229, рис. 72) и рядом с Кучук-Ламбат-
ским «хаосом» (Там же: 91), одноапсид-
ные храмы между Бойдарским проходом 
и Форосом (Там же: 401–402) и над мысом 
Форос (Там же: 403), несколько церквей, 
обнаруженных в разное время в окрест-
ностях п. Массандра (Домбровский 1968: 
72–73; Фирсов 1990: 194–195, рис. 55; Бо-
чаров 2002: рис. 2; Бочаров, Кирилко 2017: 
288–290, № 40–43), храм на месте антич-
ного святилища Гурзуфское Седло (Бо-
чаров, Кирилко 2017: 291–292), церковь 
на мысу Карабах-Бурун (Фирсов 1990: 94, 
98, рис.  23; Бочаров, Кирилко 2017: 297). 
Для полноты историографического об-
зора отметим также два однонефных 
храма, исследователи которых предпо-
лагают наличие в них боковых входов — 
церковь Св. Иоанна в  ущелье Аян-Дере 
(Тесленко, Лысенко 2005: 292; Бочаров, Ки-
рилко 2017: 299) и храм в балке Цикурин-
Дере (Тесленко, Лысенко 2005: 292) (ил. 9).

Все перечисленные церкви являются 
одноапсидными однонефными часовня-
ми, ориентированными на восток либо се-
веро-восток. Внешняя ширина колеблется 
в пределах 3,3–6,4 м, длина — 6,0–12,5 м. 
Апсиды храмов снаружи и  внутри полу-
круглые, в  единичных случаях снаружи 
не выражены. Стены сложены из местно-
го бутового камня, на  известковом или 



180 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

глиняном связующем растворе. Их толщи-
на 0,60–0,70 м, редко до 0,75 м. Вход в цер-
кви расположен, подобно Илькинскому 
храму, в  южной стене построек, в  непо-
средственной близости к  их юго-запад-
ному углу. Его ширина колеблется от 0,62 
до 1,15 м (ил. 10). Наличие южного входа 
характерно для многочисленных одно-
нефных одноапсидных церквей XIV–XV вв. 
Южного берега Крыма (Кирилко 2015: 38).

В процессе раскопок в апсиде церкви 
на г. Илька, на расстоянии 1,20 м от ее за-

плечий, в  положении in situ зафиксиро-
вана нижняя плита основания алтарного 
престола (размеры 0,51 × 0,42 × 0,13 м). 
Остальные конструктивные элементы 
престола  — столб в  виде четырехгран-
ной колонны высотой 0,54 м и  покров-
ная плита размерами 0,46 × 0,47 × 0,13 м, 
выявлены в каменном завале внутри па-
мятника (ил. 11–12). Обнаруженный ал-
тарный престол соответствует так на-
зываемому типу «престол-стол» с одной 
опорой, что в целом характерно для ви-

Ил. 10. Однонефные храмы XII–XV вв. с южным входом горной и южнобережной части Крымского 
полуострова: 1 — «храм 1894 года» в Массандре (по: Бочаров 2002: 164, рис. 2, с дополнениями 
Д. В. Иожицы (Корзюк)); 2 — Фунская часовня № 1 (по: Кирилко 2010: 312, рис. 2); 3 — церковь на поляне 
Ай-Констант (по: Домбровский, Столбунов, Баранов 1975: 116); 4 — храм на г. Ай-Тодор (по: Бочаров 
2004: 54, рис. 8); 5 — храм в Верхней Массандре (по: Домбровский 1968: 72, а); 6 — церковь над 
м. Форос (по: Фирсов 1990: 403, рис. 144); 7 — церковь вблизи Ореанды (по: Фирсов 1990: 229, рис. 72); 
8 — Илькинский храм (по: Науменко, Душенко, Корзюк 2016: 79, рис. 2); 9 — средневековый храм 
на г. Пахкал-Кая (по: Кирилко 2015: 292, рис. 1, с дополнениями Д. В. Иожицы (Корзюк)); 10 — часовня 
укрепления Исар-Кая (по: Мыц 1987: 230, рис. 3) 



181Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

зантийской архитектуры X–XI вв. (Wessel 
1963: 113), но  продолжает встречаться 
и в более поздних памятниках. Внизу ко-
лонны, на ее тыльной стороне, располо-
жено небольшое прямоугольное углуб-
ление размерами 0,04 × 0,03 × 0,02 м. 
В  верхней части столба зафиксировано 
еще одно небольшое сужение с углубле-
нием (размеры 0,14 × 0,14 × 0,05 м), на ко-
торое сверху укладывалась покровная 
плита. Наконец, на западной грани стол-
ба престола, обращенной к наосу, выре-
зана неглубокая прямоугольная ниша 
(размеры 0,07 × 0,04 × 0,04 м). Все ука-
занные углубления и  ниши, вероятно, 
предназначались для помещения мо-
щей. Однако частичек их в процессе на-
ших работ не обнаружено. 

Обряд закладывания мощей свя-
тых в  различные конструктивные эле-

менты алтарной части храмовых ком-
плексов восходит к  раннехристиан-
ской традиции (так называемый обряд 
katathesis). Со  временем он превратился 
в  торжественную церемонию в  рамках 
общей христианской литургии. Соглас-
но церковным правилам, окончательно 
утвержденным на VII Вселенском соборе 
в Никее 787 г., в основании престола лю-
бого храма должны были находиться свя-
тые мощи (Деяния 1891: 306; Никольский 
1907: 9–12; Wortley 1982: 253–279; Parenti, 
Velkovska 1995: 336; Лидов 2000: 8; Желтов 
2000: 111–126). Традиционно их заклады-
вали либо под верхнюю покровную пли-
ту, либо в крипте под алтарем (Kieckhefer 
2004: 75–96). Однако известны и иные ме-
ста размещения мощей-реликвий — под 
полом храма, в  полускрытых или специ-
альных помещениях (криптах, пещерах), 



182 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

внутри церкви или на  уровне ее пола 
(Brown 1981; Сорочан 2015: 143–148). 

Среди крымских аналогов алтарному 
престолу Илькинского храма конструк-
тивно близок сохранившийся in situ пре-
стол одноапсидного храма Баклинско-
го городища. Принципиальное отли-
чие между ними, пожалуй, лишь одно: 
на  Бакле престол находился в  центре 
апсиды храма, вероятно, для возможно-
сти совершения циркумамбуляции2, в то 
время как в церкви на г. Илька движение 
вокруг алтаря было совершенно невоз-
можно. В колонне престола Баклинского 
храма также имеется ниша для мощей, 
обращенная на  восток (Юрочкин 2009: 
275–311; Юрочкин, Виноградов, Гайдуков, 
Неневоля 2003; Юрочкин, Гайдуков 2005). 

2  Подробнее об  этом элементе церковной 
литургии см.: (Bowker 1999: 224; Подосинов 2009: 
55–65).

Аналогичную литургическую особен-
ность можно наблюдать и в однонефной 
часовне на  г. Перчем. Здесь престоль-
ный камень, изготовленный из песчани-
ка, был вмурован в  монолитное запол-
нение апсиды (Майко, Джанов 2015: 148, 
рис.  60–61). Стоит отметить, что среди 
опубликованных алтарных престолов 
средневековых церквей Крыма не  про-
слеживается закономерность распо-
ложения ниш для святых мощей (Гайду-
ков, Карнаушенко, Джанов 2002: 115; Ви-
ноградов, Гайдуков, Желтов 2005: 72–80; 
Гайдуков, Желтов 2006) (ил. 13).

Ил. 11. Илькинский храм. Алтарный престол. 
Рабочая реконструкция в ходе археологических 
исследований. Фото В. Е. Науменко

Ил. 12. Церковь на г. Илька. Алтарный престол. 
Реконструкция Д. В. Иожицы (Корзюк):  
а — покровная плита; б — столб-колонна; 
в — плита основания престола



183Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

Ил. 13. Алтарные престолы средневековых христианских церквей Крыма: 1 — Баклинский храм 
(реконструкция и фото по: Юрочкин 2009: 303, рис 6, 5); 2 — Фунская часовня № 1 (по: Кирилко 2010: 
317, рис. 8); 3 — храм на г. Перчем (фото Д. В. Иожица (Корзюк)); 4 — графическая реконструкция 
алтарной части с престолом «храма Донаторов» в округи Эски-Кермена (по: Гайдуков, 
Карнаушенко, Джанов 2002: 126, рис. 13); 5 — графическая реконструкция алтарной части 
с престолом храма «Успения Богородицы» на Эски-Кермене (по: Гайдуков, Карнаушенко, Джанов 2002: 
117, рис. 3)



184 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Объемная реконструкция 
Илькинского храма
Однонефные церкви являются наи-

более распространенным типом христи-
анских культовых сооружений и  одно-
временно наиболее вариативным сре-
ди них (Иоаннисян 2013: 64–116; Winfield, 
Wainwright 1962: 131–161). Тем не менее 
даже в  небольших по  размерам храмах 
прослеживаются некоторые закономер-
ности пропорционирования (Кузнецов 
1977: 98; Оустерхаут 2005: 52–79). Счи-
тается, что длина и ширина прямоуголь-
ной в  плане формы основного объема 
церковного здания должны соотносить-
ся между собой в пропорции 5:3 (Кирил-
ко 2015: 38). Однако в  Илькинском хра-
ме соотношение длины к  ширине близ-
ко к  пропорции 4:3. Из  этого, скорее 
всего, следует заключение о том, что ча-
совня возводилась не  профессиональ-
ными зодчими и  мастерами-строителя-
ми, а  обычными сельскими жителями, 
не имеющими специальной архитектур-
ной подготовки (Полевой 1973: 269, 344; 
1975: 45).

Традиционно перекрытие основного 
объема культового христианского зда-
ния было стропильным либо сводчатым; 
его алтарное полукружие завершалось 
конхой (Иоаннисян 2013: 64–116; Шуази 
1935: 7; Ballance 1960: 141–175, fig. 5, 9, 
21, 23; Winfield, Wainwright 1962: 131–161; 
Oikonomou 2014). Ю. Г.  Лосицкий, разра-
батывая модульную систему крымских 
средневековых храмов, выявил неко-
торую закономерность в  строительной 

схеме сооружений. Так, в  однонефных 
храмах небольших размеров и  высотой 
свода до пят соотношение толщины стен 
к пролету фиксируется в пределах 1:4 — 
1:6 (Лосицкий 1990: 37). В  Илькинском 
храме эта пропорция также определя-
ется как 1:4, следовательно, перекры-
тие памятника должно быть сводчатым. 
В вопросе реконструкции зданий следу-
ет помнить, что разным архитектурным 
школам были присущи некоторые мо-
дификации объемно-пространственных 
решений культовых сооружений, осо-
бенно если речь идет о  провинциаль-
ной архитектурной традиции и  практи-
ке (Милонов 1966: 161–196; Шуази 1935: 
8–22: Mango 1985; 1986: 272). 

Сохранились достоверные данные 
о форме перекрытия церкви Свв. Феодо-
ра Тирона и Феодора Стратилата в Фео-
досии, где свод был, вероятно, стрельча-
тым (Домбровский 1968: 70–74; 1974: 36, 
рис. 24, 2; Айбабина, Бочаров 2002: 158–
168, рис. 12–13). Нужно также упомянуть 
двухэтажную церковь Фунского укреп-
ления 1459  г. со  сводчатым перекрыти-
ем (Домбровский 1974: 37; Кирилко 2005: 
151–183) (ил. 14). 

При изучении разновидностей свод-
чатых перекрытий храмов средневеко-
вой Таврики О. И. Домбровский подчерки-
вал, что их конструктивное разнообразие 
во  многом происходит из-за взаимодей-
ствия в  регионе византийского, армяно-
малоазийского и романского архитектур-
ных стилей (Домбровский 1974: 35–37). 
Подобной точки зрения придерживается 

Ил. 14. Однонефные храмы XIII–XV вв. средневекового Крыма и Трапезунда. Виды перекрытий:  
1 — церковь Св. Димитрия в Феодосии: а — экстерьер; б — алтарная часть после современной 
реконструкции; 2 — церковь в Верхней Массандре. Реконструкция О. И. Домбровского (Домбровский 
1968: 72, а): а — конструктивные элементы; б — сводчатое перекрытие; 3 — надвратная церковь 
замка Фуны: а — фото внешнего вида храма (А. Л. Бертье-Делагард, 1889 г.); б — фото алтарной 
части (по: Кирилко 2005: 30, рис. 26); 4 — «храм Д» (Chapel D) в Трапезунде: план и поперечный разрез 
(по: Ballance 1960: 151, fig. 5); 5 — церковь Орта Махалле в Трапезунде: план и поперечный разрез (по: 
Ballance 1960: 166, fig. 19); 6 — церковь Свв. Феодора Тирона и Феодора Стратилата в Феодосии — 
аксонометрия (по: Айбабина, Бочаров 2002: 158–168, рис. 12–13)



185Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 



186 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

и  С. Балланс (Ballance 1960: 174–175). 
В  качестве примеров однонефных свод-
чатых храмов она приводила «храм Д» 
(Chapel D) в Трапезунде, где изначальная 
деревянная конструкция кровли была 
переделана в сводчатую, и церковь Орта 
Махалле в  Аккаабате (Турция) (Ibid: 151, 
fig. 5). Описывая однонефные храмы За-
падной Алании, В. А.  Кузнецов отмечал 
доминирование восточно-византийского 
влияния в  регионе, при посредничестве 
соседней Абхазии. Он реконструировал 

их как невысокие и  тесные сооружения, 
с  двускатной кровлей, покрытые доска-
ми или песчаными плитами, и соглашал-
ся с  графической реконструкцией таких 
церквей О. И.  Домбровским на  основе 
средневековой церкви в Массандре (Куз-
нецов 1977: 112–114). 

Предлагаемая нами объемно-про-
странственная реконструкция церкви 
на г. Илька опирается в первую очередь 
на  результаты ее археологических ис-
следований (ил. 15). В  связи с  тем, что 

Ил. 15. Илькинский храм. 
Объемно-пространственная 
реконструкция памятника. 
Выполнена Д. В. Иожицей 
(Корзюк). Продольный 
и поперечный разрезы. Серым 
цветом отмечен уровень 
сохранившихся стен храма



187Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

во  время раскопок не  были выявлены 
каменные блоки сводчатой конструк-
ции храма, а  также с  учетом деформа-
ций осей его стен, вызванных, вероятно, 
внутренним пожаром, мы придержива-
емся версии стропильного перекрытия 
церкви. Важно отметить, что на  началь-
ном этапе сооружения здания строители 
использовали усиливающие конструк-
ции из  дерева, которые играли решаю-
щую роль в  устойчивости постройки 
(Оустерхаут 2005: 206). Конечно, при 
возведении сводчатой конструкции хра-
ма могли также применяться деревян-
ные балки, но  тогда следы сгоревшего 
дерева были бы точечного характера, 
что противоречит археологическим дан-
ным, указывающим на распространение 
пожара на большой площади.

Византийская строительная практи-
ка переняла многие приемы из  антич-
ного инженерно-архитектурного насле-
дия (Милонов 1966: 163). К ним относится 
в  том числе и  широкое использование 
в строительстве конструкций из дерева. 
Процесс перекрытия большепролетных 
зданий деревянными фермами был до-
статочно трудоемким (Шуази 1935: 290–
294, 511). Для обеспечения их прочности 
еще римские зодчие усовершенство-
вали греческую стропильную систему 
(Adam 1999: 428–439, fig. 491–496, 502). 
О. Шуази отмечает наличие двух новых 
конструктивных элементов в архитекту-
ре Древнего Рима — затяжка и «бабка». 
Первый элемент (затяжка) обеспечивал 
равномерное распределение веса кров-
ли на стены постройки (Шуази 1935: 511, 
рис.  367). Второй являлся подпорным 
элементом. Таким образом, кровля рас-
полагалась непосредственно на  двух 
стропильных ногах, упертых в  затяжку, 
которая подвешивалась на «бабке» (вер-
тикальная затяжка). Ю. К. Милонов, опи-
сывая строительные приемы, заимство-
ванные византийскими зодчими у своих 

предшественников, отмечает примене-
ние затяжки и ригеля, если здание име-
ло пролет размерами до 9,00 м; в случае 
10-метровой конструкции добавлялись 
подбабки и  подмоги (Милонов 1966: 
161–196, 179). О  ригеле говорит В. Г.  За-
лесский, называя конструкцию «висячей 
системой деревянных стропил» (Залес-
ский 1904: 27; Лосицкий, Паршина 2002: 
99–113). Один из наиболее удачных при-
меров деревянных ферм в византийский 
архитектуре сохранился в церкви мона-
стыря Св. Катерины на Синайском полу-
острове (Forsyth 1968: 8–9, fig. 21; Mango 
1986: 22, fig. 21). 

В византийской архитектуре основ-
ным кровельным материалом служила 
черепица, хотя иногда использовались 
изделия из камня и свинца (Оустерхаут 
2005: 163). Уклон кровли варьировал-
ся в том числе в зависимости от исполь-
зуемого материала покрытия. В  нашем 
случае крыша церкви была черепич-
ная, следовательно, уклон кровли был 
в  пределах 15–30  градусов (Лосицкий 
1988: 35; Танаков, Нагорная 2008: 14–33). 
Невозможно уверенно сказать, какая 
именно раскладка черепицы использо-
валась при перекрытии храма. Извест-
но несколько систем устройства кров-
ли (Ousterhout 1999: 147–151). На  наш 
взгляд, наиболее вероятным вариантом 
раскладки черепицы была система, ко-
гда каждый последующий горизонталь-
ный ряд керамид укладывался поверх 
предыдущего, а  калиптеры  — на  сты-
ках керамид. Расчеты показали, что 
на основной объем крыши Илькинского 
храма необходимо около 325–361 кера-
мид и 102–124 калиптера; 12 калиптеров 
предназначались для устройства гипоте-
тического конька кровли. Для перекры-
тия апсидной части церкви, по  нашим 
подсчетам, требовалось приблизитель-
но 37–41 калиптера и  22 керамиды. Та-
ким образом, всего для покрытия крыши 



188 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

храма на  г. Илька нужно было прибли-
зительно около 427–485 единиц строи-
тельной керамики. 

К сожалению, в  ходе раскопок хра-
ма на г. Илька не были выявлены его де-
коративные архитектурные элементы, 
за исключением небольшого фрагмента 
известнякового оконного наличника (?) 
общими размерами 0,57 × 0,89 м. Апсида, 
скорее всего, освещалась одним окном, 
что, как правило, бывало в  храмах, ис-
пользовавшихся для проведения круп-
ных литургий лишь несколько раз в год 
(Potamianos 1996; Jabi, Potamianos 2006: 
798–803). Одиночные окна могли быть 
расположены и на других стенах храма, 
в  частности на  западной, как в  случае 
с  церковью Св. Ильи в  Солнечной До-
лине в  юго-восточной части Крымского 
полуострова. К сожалению, для Илькин-
ского храма точное установление место-
нахождения и  количества окон вряд ли 
возможно.

По археологическим данным, глав-
ной причиной разрушения и гибели хра-
ма на  г. Илька был пожар. При деталь-
ном осмотре его стен можно отчетливо 
увидеть деформации контура здания, 
направленные вовнутрь постройки. Из-
вестно, что при изменении температуры 
конструкции изменяется соответствен-
но и ее напряженное состояние (Марков 
2012: 45–46). Если учесть, что произошел 
температурный перегрев каменной кон-
струкции, то, исходя из  существующих 
схем деформации стен здания, источник 
возгорания, вероятно, находился внутри 
храма (Там же: 46, рис. 9). 

После гибели Илькинского храма, ве-
роятно, была предпринята попытка его 
восстановления, на что указывает появ-
ление новой кладки, приложенной сна-
ружи к южной стене часовни, о которой 
мы уже говорили. Однако эта попытка 
восстановления храма, видимо, не дала 
результата, и поэтому памятник рассмат

ривается нами как сооружение, имев-
шее только один строительный период.

В заключение несколько слов 
о  функциональном назначении цер-
кви на  г. Илька. Здесь следует обратить 
внимание на  два момента. Во-первых, 
храм расположен на  пересечении до-
рог, связывающих округу Мангупа с  пе-
ревалами Главной гряды Крымских гор 
(ил. 1). Во-вторых, он находится в отдале-
нии от  известных поселенческих струк-
тур в данном районе Крымских предго-
рий. Кроме того, обследования террито-
рии вокруг церкви не  выявили следов 
ее некрополя и вообще каких-либо ука-
заний на постройки или хозяйственные 
комплексы, которые возможно было бы 
связать с функционированием комплек-
са. Все это позволяет рассматривать 
Илькинский храм как отдельную придо-
рожную церковь-часовню, которая ис-
пользовалась в  относительно неболь-
шой промежуток времени. 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ 
СПИСОК

Мыц 1979 — Мыц В. Л. Отчет об археологиче-
ских раскопках средневекового укреп-
ления на  г. Исар-Кая у  горного прохода 
Шайтан-Мердвен в 1979 г. // Научный ар-
хив Института археологии НАН Украины. 
1979/ 8-«г». 

Юрочкин, Виноградов, Гайдуков, Неневоля 
2003  — Юрочкин В. Ю., Виноградов  А. В., 
Гайдуков Н. Е., Неневоля И. И. Отчет об 
охранно-археологических работах на го-
родищах Бакла и Тепе-кермен в Бахчиса-
райском районе АРК в 2003 г. // Научный 
архив Института археологии Крыма РАН. 
Инвентарная книга № 5. Инв. No. 867. 
Папка № 1312.

Юрочкин, Гайдуков 2005  — Юрочкин В. Ю., 
Гайдуков Н. Е. Отчет об  археологических 
работах Бахчисарайского отряда Гор-
но-крымской экспедиции в  2005  г. Т. II. 
Работы на  городище Бакла и  в ущелье 
Глубокий Яр  // Научный архив Бахчиса-



189Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

райского историко-культурного и архео-
логического музея-заповедника.

Адаксина 1994  — Адаксина С. Б. Исследова-
ние монастырского комплекса на  юго-
восточном склоне г. Аю-Даг  // Археоло-
гические исследования в  Крыму. 1994  г. 
Симферополь: Сонат, 1997. С. 11–13. 

Айбабина, Бочаров 2002 — Айбабина Е. А., Бо-
чаров С. Г. Греческие церкви средневеко-
вой Каффы  // Православные древности 
Таврики. Киев: Стилос, 2002. С. 159–168. 

Баранов, Майко, Кузьминов 2007  — Бара-
нов  И. А., Майко В. В., Кузьминов А. В. Ар-
хеологические исследования на  терри-
тории средневековой Сугдеи и  ее поса-
да // АИК. 1995 год. Симферополь, 2007. 
С. 21–23.

Бочаров 2002 — Бочаров С. Г. Средневековый 
Массандровский «храм 1894 года». Один 
эпизод научной деятельности К. К.  Кос-
цюшко-Валюжинича // Церковная архео-
логия Южной Руси. Симферополь, 2002. 
С. 161–166. 

Бочаров 2004  — Бочаров С. Г. Описание 
средневековых храмов региона Алуш-
ты в  архивных материалах П. И.  Кеппе-
на // О древностях Южного берега Кры-
ма и  гор Таврических (по материалам 
конференции в  честь 210-летия со  дня 
рождения П. И.  Кеппена). Киев: Стилос, 
2004. С. 43–57.

Бочаров, Кирилко 2017 — Бочаров С. Г., Кирил-
ко В. П. Средневековые церкви Южного 
берега Крыма (материалы к  археологи-
ческой карте)  // Добруджа. Т.  32. 2017. 
С. 279–304. 

Виноградов, Гайдуков, Желтов 2005  — Вино-
градов А. Ю., Гайдуков Н. Е., Желтов М. С. 
Пещерные храмы Таврики: к  проблеме 
типологии и хронологии // РА. № 1. 2005. 
С. 72–80.

Воронин, Герцен 1994  — Воронин Ю. С., Гер-
цен А. Г. Памятники архитектуры и  ар-
хеологии. Бахчисарайский район. На-
учно-производственные работы по  об-
следованию территорий и  подготовке 
предложений по организации зон охра-
ны памятников. Т.  6. Научно-исследова-
тельские работы по  обследованию тер-
риторий и  по организации зон охраны 

памятника архитектуры и археологии го-
родища Мангуп и  памятников его окру-
ги. Симферополь, 1994.

Гайдуков, Карнаушенко, Джанов 2002  — Гай-
дуков Н. Е., Карнаушенко Э. Н., Джанов А. В. 
Новые данные по  храмовым росписям 
Эски-кермена и его округи // Православ-
ные древности Таврики. Киев: Стилос, 
2002. С. 114–132. 

Гайдуков, Желтов 2006 — Гайдуков Н. Е., Жел-
тов М. С. Престолы пещерных храмов 
Юго-Западного Крыма  // Причерно
морье, Крым, Русь в истории и культуре. 
Материалы III Судакской международ-
ной научной конференции. Киев; Судак, 
2006. С. 76–85. 

Герцен 1990  — Герцен А. Г. Крепостной ан-
самбль Мангупа // Материалы по архео-
логии, истории и  этнографии Таврии. 
Вып. I. 1990. С. 87–166, 242–271. 

Герцен 2008  — Герцен А. Г. Мангуп глазами 
исследователей и  путешественников 
(XVI  — начало XX  в.)  // Бахчисарайский 
историко-археологический сборник. 
Вып.  3. Симферополь: АнтиквА, 2008. 
С. 212–256.

Герцен 2017  — Герцен А. Г. К  50-летию возоб-
новления археологического изучения 
Мангупа: начальный этап  // Материалы 
по  археологии, истории и  этнографии 
Таврии. Вып. XXII. 2017. С. 12–45. 

Герцен, Науменко 2015 — Герцен А. Г., Наумен-
ко В. Е. Стратиграфия Мангупского горо-
дища: антропогенный и  природно-гео-
графический контекст  // XVI Боспор-
ские чтения «Боспор Киммерийский 
и  варварский мир в  период античности 
и средневековья. Географическая среда 
и социум». Керчь, 2015. С. 88–100.

Герцен, Науменко 2016 — Герцен А. Г., Наумен-
ко В. Е. К вопросу о выделении золотоор-
дынского периода в истории Мангупско-
го городища в  Юго-Западном Крыму  // 
Золотоордынская цивилизация. 2016. 
№ 9. С. 247–258.

Герцен, Науменко 2017 — Герцен А. Г., Наумен-
ко В. Е. История изучения и  топография 
храмовых комплексов и  некрополей 
Мангупского городища  // Герцен А. Г., 
Науменко В. Е., Шведчикова Т. Ю.  Насе-
ление Дороса-Феодоро по  результатам 



190 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

комплексного археолого-антропологи-
ческого анализа некрополей Мангуп-
ского городища (IV–XVII вв.). М.; СПб.: Не-
стор-История, 2017.

Деяния 1891 — Деяния Вселенских соборов. 
Казань, 1891. 

Домбровский 1968 — Домбровский О. И. Сред-
невековый храм в  Массандре  // Архео-
логические исследования на  Украине 
в 1967 г. Киев, 1968. С. 70–74.

Домбровский 1974 — Домбровский О. И. Сред-
невековые поселения и  «исары» Крым-
ского Южнобережья  // Феодальная Тав-
рика. Киев: Наукова думка, 1974. С. 5–56. 

Домбровский, Столбунов, Баранов 1975  — 
Домбровский О., Столбунов А., Бара-
нов  И. Аю-Даг  — «Святая» гора. Симфе-
рополь: Таврия, 1975. 

Желтов 2000 — Желтов М. С. Чин освящения 
храма и положения святых мощей в ви-
зантийских Евхологиях XI  века  // Релик
вии в искусстве и культуре восточнохри-
стианского мира. М., 2000. С. 111–126.

Залесский 1904 — Залесский В. Г. Архитектура. 
Краткий курс. Построение частей зда-
ний. М., 1904.

Зиливинская 2014  — Зиливинская Э. Д. Архи-
тектура Золотой Орды. Ч. I.  Культовое 
зодчество. Казань: Отечество, 2014.

Иоаннисян 2013 — Иоаннисян О. И. Однонеф-
ные храмы в архитектуре Армении и Ви-
зантии (Константинополь, Малая Азия, 
Понт, Греция, Кипр). Функции и  типоло-
гия // ТГЭ. Византия в контексте мировой 
культуры. Вып. 69. 2013. С. 64–118. 

Кирилко 2005 — Кирилко В. П. Крепостной ан-
самбль Фуны (1423–1475  гг.). Киев: Сти-
лос, 2005. 

Кирилко 2010  — Кирилко В. П. Фунская ча-
совня № 1 // Археологический альманах. 
№ 22. Древняя и средневековая Таврика. 
Донецк, 2010. С. 311–322.

Кирилко 2015 — Кирилко В. П. Древности Се-
мидворья I. Средневековый двухапсид-
ный храм в урочище Еди-Евлер (Алушта, 
Крым): исследования и материалы // Ар-
хеологический альманах. №. 32. Киев: ИД 
«Антиквар», 2015. 

Кузнецов 1977  — Кузнецов В. А. Зодчество 
феодальной Алании. Орджоникидзе: ИР, 
1977.

Лидов 2000  — Лидов А. М. Священное про-
странство реликвий // Христианские ре-
ликвии в  Московском Кремле. М.: Раду-
ница, 2000. С. 3–18.

Лосицкий 1988  — Лосицкий Ю. Г. Опыт ре-
конструкции крестообразных храмов 
Херсонеса  // Архитектурно-археоло-
гические исследования в  Крыму. Киев, 
1988. С. 27–36.

Лосицкий 1990  — Лосицкий Ю. Г. До  питання 
типологічної еволюції монументальної 
архітектури середньовічного Криму  // 
Археологiя. № 2. Київ, 1990. С. 33-46.

Лосицкий, Паршина 2002  — Лосицкий Ю. Г., 
Паршина Е. А. Эски-Керменская базили-
ка  // Православные древности  Таврики. 
Киев: Стилос, 2002. С. 99–113. 

Лысенко, Тесленко 2002  — Лысенко А. В., Тес-
ленко И. Б. Античные и  средневеко-
вые памятники горы Аю-Даг  // Алуш-
та и Алуштинский район с древних вре-
мен и до наших дней. Киев: Стилос, 2002. 
С. 59–89.

Майко, Джанов 2015  — Майко В. В., Джа-
нов  А. В. Археологические памятники 
Судакского региона Республики Крым. 
Симферополь: Ариал, 2015. 

Марков 2012 — Марков А. И. Анализ прочно-
сти строительных конструкций. Запо
рожье, 2012. 

Милонов 1966 — Милонов Ю. К. Строительная 
техника Византии  // Всеобщая история 
архитектуры. Т. III. Архитектура Восточ-
ной Европы. Л.-М., 1966. С. 161–193.

Моисеев 2014  — Моисеев Д. А. Комплекс 
строительной керамики XIV в. из раско-
пок христианского храма в  округе горы 
Илька // Материалы по археологии, исто-
рии и этнографии Таврии. Вып. XIX. 2014. 
С. 278–310.

Мыц 1987 — Мыц В. Л. Средневековое укреп-
ление Исар-кая // Советская археология. 
№ 2. 1987. С. 228–245. 

Мыц 1990 — Мыц В. Л. Крестообразный храм 
Мангупа  // Советская археология. № 1. 
1990. С. 224–242.

Науменко, Душенко, Корзюк 2016  — Наумен-
ко В. Е., Душенко А. А., Корзюк Д. В. Но-
вый христианский культовый комплекс 
в  округе Мангупского городища. Храм 
на г. Илька // VIII Международный Визан-



191Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

тийский семинар «ΧΕΡΣΩΝΟΣ ΘΕΜΑΤΑ: 
империя и  полис». Материалы конфе-
ренции. Севастополь, 2016. С. 77–83.

Науменко, Иожица, Набоков 2017  — Наумен-
ко В. Е., Иожица Д. В., Набоков А. И. «Бази-
лика Маркевича» на  южной периферии 
Мангупского городища (по материалам 
исследований 2012–2016 гг.) // Междуна-
родная научная конференция «Археоло-
гия средневекового храма», к 170-летию 
К. К. Косцюшко-Валюжинича. Материалы 
конференции. Севастополь, 2017. С.  50–
55.

Никольский 1907  — Никольский К. Пособие 
к изучению Устава богослужения право-
славной церкви. СПб., 1907. 

Оустерхаут 2005 — Оустерхаут Р. Византий-
ские строители / пер. Л. А. Беляев; редак-
ция и комментарии Л. А. Беляев, Г. Ю. Ива-
кин. Киев; М.: «КОРВИН ПРЕСС», 2005.

Паршина 1972  — Паршина О. О. Середнь-
овічне укріплення на горі Ай-Тодор // Ар-
хеологічні дослідження України в 1969 р. 
Київ, 1972. С. 254–257.

Подосинов 2009  — Подосинов А. В.  Литур-
гическое движение в  сакральном про-
странстве: Об античных истоках восточ-
нохристианской обрядности  // Иеро-
топия. Сравнительные исследования 
сакральных пространств.  М.:  Индрик, 
2009. С. 50–65.

Полевой 1973  — Полевой В. М. Искусство 
Греции. Средние века. М.: Искусство, 
1973.

Полевой 1975 — Полевой В. М. Искусство Гре-
ции. Новое время. М.: Искусство, 1975.

Сорочан 2015 — Сорочан С. Б. О мощах и ти-
пах их местоположения в византийском 
Херсоне V–X вв. // Laurea I. Античный мир 
и Средние века: Чтения памяти профес-
сора Владимира Ивановича Кадеева. Ма-
териалы. Харьков: ООО «НТМТ», 2015. 
С. 143–148.

Танаков, Нагорная 2008  — Танаков В. В., На-
горная В. В. Архитектурное конструиро-
вание: в 3 книгах. Симферополь, 2008.

Тесленко, Лысенко 2005 — Тесленко И. Б., Лы-
сенко А. В.  Археологические разведки 
на территории Маломаяцкого сельсове-
та (АРК) 2004  г.  // Археологические ис-
следования в Украине 2003–2004 гг. (ред. 

Н. А.  Гаврилюк). Киев; Запорожье: ИА 
НАН, 2005.

Фирсов 1967 — Фирсов Л. В. Археологические 
разведки на Исар-кая и Шайтан-Мердве-
не в 1967 г. // Феодальная Таврика. Мате-
риалы по истории и археологии Крыма. 
Киев: Наукова думка, 1974. С. 94–108. 

Фирсов 1990 — Фирсов Л. В. Исары. Очерки ис-
тории средневековых крепостей Южного 
берега Крыма. Новосибирск: Наука, 1990. 

Шуази 1935 — Шуази О. История архитектуры 
[в 2 т.] / общ. ред. Ю. К. Милонова, А. А. Си-
дорова. М.: Академия архитектуры, 1935.

Юрочкин 2009  — Юрочкин В. Ю. Новые хри-
стианские памятники «пещерного горо-
да» Бакла в Крымской Готии // Северное 
и Западное Причерноморье в античную 
эпоху и  средневековье. Симферополь: 
Таврия, 2009. С. 275–311. 

Adam 1999 — Adam J. P. Roman Building. Mate-
rials  and  Techniques. London: Routledge, 
1999. 

Ballance 1960  — Ballance S. The Byzantine 
Сhurches of Trebizond // Anatolian Studies. 
Vol. 10. Ankara, 1960. P. 141–175.

Bowker 1999 — Bowker J. The Oxford Dictionary 
of World Religions. Oxford : Oxford Univer-
sity Press, 1999. 

Brown 1981  — Brown P. The Cult of the Saints: 
Its Raise and Function in Latin Christianity. 
Chicago: University of Chicago Press, 1981.

Forsyth 1968  — Forsyth G. H. The Monastery of 
St. Catherine at Mount Sinai // Dumbarton 
Oaks papers, vol. 22, 1968. P. 45–60. 

Jabi, Potamianos 2006 — Jabi W., Potamianos I. 
Interactive parametric design and the role 
of light in Byzantine churches  // Proceed-
ings of the 24th Conference on Education 
in Computer Aided Design in Europe. Volos, 
2006. P. 798–803.

Kieckhefer 2004  — Kieckhefer R. Theology in 
Stone: Church Architecture from Byzan-
tium to Berkeley. Oxford: Oxford University 
Press, 2004. 

Mango 1985  — Mango C. Byzantine Architec-
ture. Milano; New York, 1985. 

Mango 1986 — Mango C. The Art of the Byzan-
tine Empire 312–1453: Sources and Docu-
ments. Toronto; London: University of To-
ronto Press in association with the Medi-
eval Academy of America, 1986. 



192 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Oikonomou 2014  — Oikonomou A. Documen-
tation and Restoration of Hagios Nikolaos 
in Vevi, Florina // 9th International Sympo-
sium on the Conservation of Monuments 
in the Mediterranean Basin. Ankara, 2014. 
P. 1–12. 

Ousterhout 1999 — Ousterhout R. Master Build-
ers of Byzantium. Princeton, New Jersey: 
Princeton University Press, 1999. 

Parenti, Velkovska 1995 — Parenti S., Velkovska E. 
L’Eucologio Barberini gr. 336. Roma: Litur-
giche, 1995. 

Potamianos 1996  — Potamianos I. Light into 
Architecture: The Evocative Use of Natu-
ral Light as Related to Liturgy in Byzantine 
Churches. Ph. D. dissertation. Michigan, 
1996. 

Wessel 1963  — Wessel K. Altar  // Reallexikon 
zur Byzantinischen Kunst. Stuttgart, 1963. 
S. 111–120. 

Winfield, Wainwright 1962  — Winfield D., Wain-
wright J. Some Byzantine churches from 
the Pontus  // Anatolian studies. Vol.  12. 
1962. P. 131–161.

Wortley 1982 — Wortley J. Iconoglasm and Leip-
sanoclasm: Leo III, Constantine V and the 
Relics // Byzantinische Forschungen. Bd. 8. 
1982. P. 253–279.

REFERENCES
Adaksina S. B.  Issledovanie monastyrskogo 

kompleksa na iugo-vostochnom sklone 
g. Aiu-Dag (Research of the monastic com-
plex on the south-eastern slope of the city 
of Ayu-Dagh). Arkheologicheskie issledova-
niia v Krymu. 1994 god. (Archeological Re-
searches in Crimea. 1994). Simferopol: Sonat 
Publ., 1997, pp. 11–13 (in Russian).

Aibabina E. A., Bocharov S. G.  Grecheskie tserk-
vi srednevekovoi Kaffy (Greek churches 
of medieval Kaffa). Pravoslavnie drevnos-
ti Tavriki (Orthodox antiquities of Taurica). 
Kiev: Stilos Publ., 2002, pp. 159–168 (in Rus-
sian).

Baranov I. A., Maiko V. V., Kuzminov A. V. Arkhe-
ologicheskie issledovaniia na territorii sred-
nevekovoi Sugdei i ee posada (Archaeolo-
gical research on the territory of medieval 
Sughdia and its land). Arheologicheskie is-
sledovaniia v Kryimu. 1995 god (Archeologi-

cal Researches in Crimea). Simferopol: Sonat 
Publ., 2007, pp. 21–23 (in Russian).

Bocharov S. G.  Srednevekovii Massandrovskii 
«Khram 1894 goda». Odin epizod nauchnoi 
deiatelnosti K. K. Kostsiushko-Valiuzhinicha 
(Medieval Massandra ‘Church of 1894’. One 
episode of KK Kosciusko-Valyuzhinich’s sci-
entific work). Tserkovnaia arkheologiia Yu-
zhnoi Rusi (Church Archeology of Southern 
Russia). Simferopol, 2002, pp. 161–166 (in 
Russian).

Bocharov S. G.  Opisanie srednevekovykh khra
mov regiona Alushty v arkhivnykh mate-
rialakh P. I.  Keppena (Description of the 
medieval churches of the Alushta region 
in the archival materials of P. I. Keppen). 
O drevnostiakh Iuzhnogo berega Kryma i gor 
Tavricheskikh (po materialam konferentsii 
v chest’ 210-letiia so dnia rozhdeniia P. I. Kep-
pena) (On the Antiquities of the Southern 
Coast of the Crimea and the Tauride Moun-
tains (based on the materials of the confer-
ence in honor of the 210th anniversary of 
the birth of P. I. Keppen)) . Kiev: Stylos, 2004, 
pp. 43–57 (in Russian).

Bocharov S. G., Kirilko V. P. Srednevekovye tserkvi 
Iuzhnogo berega Kryma (materialy k arkheo-
logicheskoi karte) (Mediaeval Churches of 
the South Bank of Crimea (Materials to the 
Archaeological Map)). Dobrudzha, vol. 32, 
2017, pp. 279–304 (in Russian).

Vinogradov A. Iu., Gaidukov N. E., Zheltov 
M. S.  Peshchernye khramy Tavriki: k prob-
leme tipologii i khronologii (Cave church-
es of Taurica: The problem of typology and 
chronology). Rossiiskaia Arkheologiia, no. 1, 
2005, pp. 72–80 (in Russian).

Voronin Iu. S., Gercen A. G. Pamiatniki arkhitek-
tury i arkheologii. Bakhchisaraiskii raion 
(Monuments of architecture and archeolo-
gy. Bakhchisaray district). Nauchno-proiz-
vodstvennie raboty po obsledovaniiu ter-
ritorij i podgotovke predlozhenij po orga-
nizacii zon ohrany pamiatnikov (Scientific 
and industrial works on the survey of ter-
ritories and preparation of proposals for 
the organization of monuments protec-
tion zones), vol. 6. Simferopol, 1994 (in 
Russian).

Gaidukov N. E., Karnaushenko Eh. N. Dzhanov 
A. V.  Novye dannye po khramovym rospi-



193Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

siam Eski-Kermena i ego okrugi (New data 
on the church paintings of Eski-Kerman 
and its district). Pravoslavnye drevnosti 
Tavriki. Kiev: Stylos Publ., 2002, pp. 114–
132 (in Russian).

Gaidukov N. E., Zheltov M. S.  Prestoly pesh-
chernykh khramov Iugo-Zapadnogo Kry-
ma. Prichernomor’e, Krym, Rus’ v istorii i 
kul’ture. Materialy III Sudakskoj mezhdun-
arodnoj nauchnoj konferencii (Black Sea, 
Crimea, Russia in history and culture. Mate-
rials of the III Sudak International Scientific 
Conference). Kiev; Sudak, 2006, pp. 76–85 
(in Russian). 

Gertsen A. G.  Krepostnoi ansambl’ Mangupa 
(Fortress ensemble of Mangup). Materialy 
po arkheologii, istorii i etnografii Tavrii (Ma-
terials in Archaeology, History and Ethnog-
raphy of Tauria), vol. 1. Simferopol’, 1990, 
pp. 87–166, 242–271 (in Russian).

Gertsen A. G.  Mangup glazami issledovatelei i 
puteshestvennikov (XVI  — nachalo XX v.) 
(Mangup through the eyes of researchers 
and travelers (XVI  — early XX century.)). 
BIAS. Vyp. 3. Simferopol’: AntikvA Publ., 
2008, pp. 212–256 (in Russian).

Gertsen A. G. K 50-letiiu vozobnovleniia arkhe-
ologicheskogo izucheniia Mangupa: na-
chal’nyi etap (To the 50th anniversary of the 
resumption of the archaeological study of 
Mangup: the initial stage). Materialy po ar-
kheologii, istorii i etnografii Tavrii (Materials 
in Archaeology, History and Ethnography of 
Tauria), vol. 22, Simferopol’ , 2017, pp. 12–
45 (in Russian). 

Gertsen A. G., Naumenko V. E. Stratigrafiia Man-
gupskogo gorodishcha: antropogennii i 
prirodno-geograficheskii kontekst (Stra-
tigraphy of the Mangup Mountains: an-
thropogenic and natural geographic con-
text). XVI Bosporskie chteniia «Bospor Kim-
meriiskii i varvarskii mir v period antichnosti 
i srednevekov’ia. Geograficheskaia sreda i so-
cium» (XVI Bosporus readings “Bosporus Cim-
merian and barbaric world in the period of 
antiquity and the Middle Ages. Geographi-
cal environment and society”). Kerch, 2015, 
pp. 88–100 (in Russian).

Gertsen A. G., Naumenko V. E. K voprosu o 
vydelenii zolotoordynskogo perioda v is-
torii Mangupskogo gorodishcha v Iugo-

Zapadnom Krymu (On the issue of the al-
location of the Golden Horde period in 
the history of the Mangup fortress in the 
South-Western Crimea). Golden Horde civi-
lization. № 9. 2016. S. 247–258 (in Russian).

Gertsen A. G., Naumenko V. E. Istoriia izucheniia i 
topografiia khramovykh kompleksov i nek-
ropolei Mangupskogo gorodishcha (Histo-
ry of the study and topography of the tem-
ple complexes and the necropolis of the 
Mangup hillfort). Naselenie Dorosa-Feodoro 
po rezul’tatam kompleksnogo arkheolo-
go-antropologicheskogo analiza nekropo-
lei Mangupskogo gorodishcha (4–17  veka) 
(The population of Doros-Theodoro by the 
results of a complex archaeological and an-
thropological analysis of the necropolises of 
the Mangup hillfort (4–17 centuries)). Eds. 
A. G. Gercen, V. E. Naumenko, T. Iu. Shved-
chikova. Moscow; Saint Petersburg: Nestor-
Istoriia Publ., 2017 (in Russian).

Deianiia Vselenskikh soborov (Acts of Ecumenical 
Councils). Kazan, 1891 (in Russian).

Dombrovskii O. I.  Srednevekovyi khram v Mas-
sandre (Medieval temple in Massandra). 
Arheologicheskie issledovaniia na Ukraine 
v 1967 godu (Archaeological research in 
Ukraine in 1967). Kiev, 1968, pp. 70–74 (in 
Russian).

Dombrovskii O. I.  Srednevekovie poseleniia 
i «isary» Krymskogo Yuzhnoberezh’ya (Me-
dieval settlements and “isary” of the Crime-
an South Coast). Feodal’naya Tavrika (Feu-
dal Tavrika). Kiev: Naukova dumka Publ., 
1974, pp. 5–56 (in Russian).

Dombrovskii O., Stolbunov A., Baranov I. Ayiu-
Dag  — «Sviataia» gora (Ayu-Dag  — “Holy 
Mountain”). Simferopol: Tavriia Publ., 1975 
(in Russian).

Zheltov M. S.  Chin osviashcheniia khrama i 
polozheniia sviatykh moshchei v vizan-
tiiskikh Evhologiiah 11 veka (The conse-
cration of the temple and the position of 
holy relics in the Byzantine Euchologies of 
the 11 century). Relikvii v iskusstve i kul’ture 
vostochnokhristianskogo mira (Relics in 
the art and culture of the Eastern Christian 
world). Moscow, 2000, pp. 111–126 (in Rus-
sian).

Zalesskii V. G. Arkhitektura. Kratkii kurs. Postroe-
nie chastei zdanii (Architecture. Short course. 



194 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Building parts of buildings). Moscow, 1904 
(in Russian).

Zilivinskaia E. D. Arkhitektura Zolotoi Ordy. Chast’ 
I. Kul’tovoe zodchestvo (Architecture of the 
Golden Horde. Part I. Religious architecture). 
Kazan: Otechestvo Publ., 2014 (in Russian).

Ioannisyan O. I.  Odnonefnye khramy v arkhi-
tekture Armenii i Vizantii (Konstantinopol’, 
Malaia Aziia, Pont, Greciya, Kipr). Funkcii i 
tipologiia (One-nave temples in the archi-
tecture of Armenia and Byzantium (Con-
stantinople, Asia Minor, Pont, Greece, Cy-
prus). Functions and typology). Trudy Gosu-
darstvennogo Ermitazha (Works of the State 
Hermitage). Vizantiia v kontekste mirovoi 
kul’tury (Byzantium in the context of world 
culture), 2013, issue 69, pp. 64–118 (in Rus-
sian).

Kirilko V. P. Krepostnoi ansambl Funyi. (1423–1475 
gody) (Fortress ensemble of Funa (1423–
1475)). Kiev: Stilos Publ., 2005 (in Russian).

Kirilko V. P.  Funnskaia chasovnia № 1 (Funska 
Chapel № 1). Archaeological Almanac. An-
cient and medieval Taurica, 2010, no. 22, 
pp. 311–322 (in Russian).

Kirilko V. P.  Drevnosti Semidvoria I. Sredneve-
kovyi dvukhapsidnyi khram v urochische 
Edi-Evler (Alushta, Kryim): issledovani-
ia i materialy (Antiquities of Semidvorye I. 
Medieval two-hapsid temple in the tract 
Edi-Gevler (Alushta, Crimea): research and 
materials). Archaeological Almanac, 2015, 
no. 32 (in Russian).

Kuznecov V. A. Zodchestvo feodal’noi Alanii (Ar-
chitecture of feudal Alanya). Ordzhonikidze: 
IR Publ., 1977 (in Russian).

Lidov A. M. Sviashchennoe prostranstvo relikvii 
(Sacred space of relics). Christian relics in the 
Moscow Kremlin. Moscow: Radunica Publ., 
2000, pp. 3–18 (in Russian).

Losickii Iu. G. Opyt rekonstrukcii krestoo-
braznykh khramov Khersonesa (Experience 
of reconstruction of cruciform temples of 
Chersonesos). Architectural and archaeo-
logical research in the Crimea. Kiev, 1988, 
pp. 27–36 (in Russian).

Losickii Iu. G. Do pitannia tipologіchnoi 
evoliucіi monumental’noi arkhіtekturi 
seredn’ovіchnogo Krimu (On the issue of 
the typological evolution of the monumen-
tal architecture of the medieval Crimea). 

Archeology, 1990, no. 2, pp. 33–46 (in Rus-
sian).

Losickii Iu. G., Parshina E. A.  Eski-Kermenskaia 
bazilika (Eski-Kermen basilica). Pravo-
slavnye drevnosti Tavriki (Orthodox antiq-
uities of Tauris). Kiev: Stilos Publ., 2002, 
pp. 99–113 (in Russian).

Lysenko A. V., Teslenko I. B. Antichnye i sredneve-
kovye pamyatniki gory Ayu-Dag (Antique 
and medieval monuments of Mount Ayu-
Dag). Alushta i Alushtinskii rajon s drevnikh 
vremen i do nashikh dnei (Alushta and Alush-
ta district from ancient times to our days). 
Kiev: Stilos Publ., 2002, pp. 59–89 (in Rus-
sian).

Maiko V. V., Dzhanov A. V. Arkheologicheskie 
pamiatniki Sudakskogo regiona Respubliki 
Krym (Archaeological monuments of the Su-
dak region of the Republic of Crimea). Sim-
feropol: Arial Publ., 2015 (in Russian).

Markov A. I. Analiz prochnosti stroitel’nykh kon-
strukcii (Strength analysis of building struc-
tures). Zaporizhia, 2012 (in Russian).

Milonov Iu. K. Stroitel’naia tekhnika Vizantii 
(Construction technique of Byzantium). 
Questions of the history of architecture, 
vol.  III: Architecture of Eastern Europe. Le
ningrad — Moscow: 1966, pp. 161–193 (in 
Russian).

Moiseev D. A.  Kompleks stroitel’noi keramiki 
14 veka iz raskopok khristianskogo khrama 
v okruge gory Il’ka (Complex of building 
ceramics of the 14 century from the exca-
vations of a Christian church in the vicinity 
of Mount Ilka). Materials on archeology, his-
tory and ethnography of Tavria, 2014, issue 
XIX, pp. 278–310 (in Russian).

Myts V. L.  Srednevekovoe ukreplenie Isar-kaia 
(Medieval fortification of Isar-kaya). Sovi-
et archeology, 1987, no. 2, pp. 228–245 (in 
Russian).

Myts V. L. Krestoobraznyi khram Mangupa (The 
cruciform church of Mangup). Soviet arche-
ology, 1990, no. 1, pp. 224–242 (in Russian).

Naumenko V. E., Dushenko A. A., Korzyuk D. V. 
Novyi khristianskii kul’tovyi kompleks v ok-
ruge Mangupskogo gorodishcha. Khram 
na g. Il’ka (A new Christian cult complex in 
the area of the Mangup Mountains. Church 
in the city of Ilka). VIII International Byzan-
tine seminar “ΧΕΡΣΩΝΟΣ ΘΕΜΑΤΑ: empire 



195Церковь на горе Илька в округе Мангупского городища (Юго-Западный Крым)... 

and policy”. Conference proceedings. Sevas-
topol, 2016, pp. 77–83 (in Russian).

Naumenko V. E., Iozhica D. V., Nabokov A. I. «Ba-
zilika Markevicha» na iuzhnoi periferii Man-
gupskogo gorodishcha (po materialam 
issledovanii 2012–2016 godov) (“Markev-
ich’s Basilica” on the southern periphery of 
the Mangup hillfort (based on research in 
2012–2016)). International Scientific Confer-
ence “Archeology of the Medieval Temple”, to 
the 170th birthday of K. K. Kostsyushko-Valy-
uzhinich. Conference materials. Sevastopol, 
2017, pp. 50–55 (in Russian).

Nikolskii K. Posobie k izucheniiu Ustava bogoslu-
zheniia pravoslavnoi tserkvi (A Handbook for 
Studying the Charter of the Orthodox Church 
Service). Saint Petersburg, 1907 (in Russian).

Ousterhout R. Master Builders of Byzantium. 
Trans. by L. A. Beliaev. Kiev–Moscow: «KOR-
VIN PRESS» Publ., 2005 (in Russian).

Parshina O. O.  Serednovichne ukrIplennya na 
gori Ai-Todor (Medieval fortification on 
Mount Ai-Todor). Archaeological research of 
Ukraine in 1969. Kiev, 1972, pp. 254–257 (in 
Ukrainian).

Podosinov A. V.  Liturgicheskoe dvizhenie v 
sakral’nom prostranstve: Ob antichnykh is-
tokakh vostochnokhristianskoi obriadnosti 
(Liturgical Movement in the Sacred Space: 
On the Antique Origins of the Eastern 
Christian Rituality). Hierototopia. Compara-
tive studies of sacred spaces, ed. A. Lidov. M.: 
Indrik Publ., 2009, pp. 50–65 (in Russian).

Polevoi V. M. Iskusstvo Grecii. Srednie veka (The 
art of Greece. Middle Ages). Moscow: Iskusst-
vo Publ., 1973 (in Russian).

Polevoi V. M. Iskusstvo Grecii. Novoe vremia (The 
art of Greece. Modern history). Moscow: 
Iskusstvo Publ., 1975 (in Russian).

Sorochan S. B. O moshchakh i tipah ikh mes-
topolozheniia v vizantiiskom Khersone 
5–10  vekakh (About the relics and types 
of their location in Byzantine Kherson dur-
ing 5–10 centuries). Laurea I. Antique World 
and the Middle Ages. Harkov: OOO «NTMT» 
Publ., 2015, pp. 143–148 (in Russian).

Tanakov V. V., Nagornaia V. V. Arkhitekturnoe kon-
struirovanie (Architectural construction). 
Simferopol, 2008 (in Russian).

Teslenko I. B., Lyisenko A. V.  Arkheologicheskie 
razvedki na territorii Malomaiatskogo 

selsoveta 2004 goda (Archaeological In-
telligence in the Maloymayatsky Selsoviet 
2004). Archeological researches in Ukraine 
2003–2004, ed. N. A. Gavrilyuk. Kiev; Za-
porozhe, 2005 (in Russian).

Firsov L. V.  Arkheologicheskie razvedki na Isar-
kaia i Shaitan-Merdvene v 1967 godu (Ar-
chaeological Intelligence on Isar-kaya and 
Shaitan-Merdven in 1967). Feudal Tavri-
ka. Materials on the history and archeology 
of the Crimea. Kiev: Naukova dumka Publ., 
1974, pp. 94–108 (in Russian).

Firsov L. V. Isary. Ocherki istorii srednevekovykh 
krepostei Iuzhnogo berega Kryma (Isars. Es-
says on the history of medieval fortresses of 
the Southern coast of Crimea). Novosibirsk: 
Nauka Publ., 1990 (in Russian).

Choisy A. The history of architecture (in 2 vol-
umes). Moscow: Akademiia arhitektury 
Publ., 1935 (in Russian).

Iurochkin V. Iu. Novye khristianskie pamiatni-
ki «peshchernogo goroda» Bakla v Kryms-
koi Gotii (New Christian monuments of the 
“cave city” Buckle in the Crimean Gothia). 
Northern and Western Black Sea coast in the 
ancient era and the Middle Ages. Simferopol: 
Tavriya Publ., 2009, pp. 275–311 (in Russian).

Adam J. P. Roman Building. Materials and Tech-
niques. London: Routledge Publ., 1999. 

Ballance S. The Byzantine Shurches of Trebi-
zond. Anatolian Studies, 1960, vol. 10, 
pp. 141–175.

Bowker J. The Oxford Dictionary of World Re-
ligions. Oxford : Oxford University Publ., 
1999. 

Brown P. The Cult of the Saints: Its Raise and Func-
tion in Latin Christianity. Chicago: University 
of Chicago Publ., 1981.

Forsyth G. H.  The Monastery of St. Catherine 
at Mount Sinai. Dumbarton Oaks papers, 
vol. 22, 1968, pp. 45–60. 

Jabi W., Potamianos I. Interactive parametric 
design and the role of light in Byzantine 
churches. Proceedings of the 24th Confer-
ence on Education in Computer Aided Design 
in Europe. Volos, 2006, pp. 798–803.

Kieckhefer R. Theology in Stone: Church Architec-
ture from Byzantium to Berkeley. Oxford: Ox-
ford University Publ., 2004. 

Mango C. Byzantine Architecture. Milano; New 
York, 1985. 



196 В. Е. Науменко, Д. В. Иожица (Корзюк)

Mango C. The Art of the Byzantine Empire 312–
1453: Sources and Documents. Toronto; Lon-
don: University of Toronto Publ. in associa-
tion with the Medieval Academy of Ameri-
ca Publ., 1986. 

Oikonomou A. Documentation and Restoration 
of Hagios Nikolaos in Vevi, Florina. 9th Inter-
national Symposium on the Conservation of 
Monuments in the Mediterranean Basin. An-
kara, 2014, pp. 1–12. 

Ousterhout R. Master Builders of Byzantium. 
Princeton, New Jersey: Princeton Universi-
ty Publ., 1999. 

Parenti S., Velkovska E. L’Eucologio Barberini gr. 
336. Roma: Liturgiche Publ., 1995. 

Potamianos I. Light into Architecture: The Evoca-
tive Use of Natural Light as Related to Litur-
gy in Byzantine Churches. Ph.D. dissertation. 
Michigan, 1996. 

Wessel K. Altar. Reallexikon zur Byzantinichen 
Kunst. Stuttgart, 1963, pp. 111–120. 

Winfield D., Wainwright J. Some Byzantine 
churches from the Pontus. Anatolian stud-
ies, vol. 12, 1962, pp. 131–161.

Wortley J. Iconoglasm and Leipsanoclasm: Leo 
III, Constantine V and the Relics. Byzan-
tinische Forshungen, vol. 8, 1982, pp. 253–
279.



УДК 726.77

Р. Г. Мурадов

Региональные особенности архитектуры  
караван-сараев в Каракумах

Средневековые караванные пути из Поволжья через Хорезм и из Китая через Мавераннахр в Иран до сих 
прослеживаются на отдельных отрезках в пустыне Каракум. Вдоль этих трасс в IX–XII вв. выросли це-
почки караван-сараев, которые функционировали достаточно долго, до полного отмирания сухопут-
ной трансконтинентальной торговли в  XV  в. Некоторые из  них обследованы по  старым трактам 
из  Дехистана, Нисы и  Мерва в  двух направлениях: к  Гурганджу (Куня-Ургенчу) и  Бухаре. Степень их со-
хранности варьируется от едва заметных руин, по которым может быть восстановлен только план, 
до вполне читаемых объемных структур с важными конструктивными узлами. Лишь некоторые из них 
подвергались архитектурным обмерам и фрагментарным археологическим раскопкам. В статье пред-
лагается типологическая классификация этих памятников, основанная, прежде всего, на морфологи-
ческих свойствах, т. е. на особенностях не только их планировочной, но и объемно-пространственной 
структуры. Они сгруппированы по  следующим признакам: внутренний прямоугольный двор в  обводе 
помещений с  внешними глухими стенами (как с  прямоугольным, так и  с круглым внешним абрисом); 
наличие высокой сигнальной башни на одном из углов здания; пластическое оформление фасадов мас-
сивными сомкнутыми полуцилиндрами (гофрами); двухчастная структура плана; многокамерный кры-
тый замок (кёшк); вход через осевую башню. Деление это исключительно условное, т. к. нет ни одного 
памятника, который не  совмещал бы в  себе признаки двух и  даже трех типов, что показано на  кон-
кретных примерах. Смысл этой классификации только один: выявить те свойства караван-сараев, 
которые присущи данному региону и могут считаться характерной чертой архитектуры Северного 
Хорасана.

Ключевые слова: исламская архитектура, караван-сарай, рабат, типология, Туркменистан, Каракумы.

R. G. Muradov

REGIONAL FEATURES OF THE CARAVANSARAIS IN THE 
KARAKUM DESERT

Medieval caravan routes from the Volga region through Khorezm and from China through Maverannahr to 
Iran are still traced on separate stretches in the Karakum Desert. Along these routes in the 11th — 12th centuries 
grew chains of caravansarais, which functioned long enough, until the perennial transcontinental trade died 
off in the 15th century. Some of them were examined along the old tracts from Dehistan, Nisa and Merv in two 
directions: to Gurganj (Kunya-Urgench) and Bukhara. The degree of their safety varies from barely noticeable 
ruins, according to which only the plan can be reconstructed, to fully readable volumetric structures with im-
portant constructive nodes. Only a few of them were subjected to architectural measurements and fragmented 
archaeological excavations. The article proposes a typological classification of these monuments, based pri-
marily on morphological properties, that is, on the features not only of their planning, but also of the three-
dimensional structure. They are grouped according to the following features: an inner rectangular courtyard 
in the outskirts of rooms with external blind walls (with rectangular or circular outline); The presence of a high 
signal tower at one of the corners of the building; plastic decoration of facades with massive semi-cylinders 
(corrugations); two-part structure of the plan; multi-chambered castle (köşk); entrance through the axis tower. 
The division is purely conditional, since there is not any monument that does not combine the signs of two or 
even three types, as shown by specific examples. The meaning of this classification is only one: to identify those 
properties of caravanserais that are inherent in this region and can be considered a characteristic feature of the 
architecture of North Khorasan.

Keywords: Islamic architecture, caravansarai, rabat, typology, Turkmenistan, Karakum desert.



198 Р. Г. Мурадов

Одним из  основных структурных ти-
пов средневековой архитектуры Цент
ральной Азии является многочисленная, 
но наименее изученная группа сооруже-
ний, находящихся ныне в  разрушенном 
состоянии или вовсе в  виде аморфных 
и  безымянных археологических объек-
тов. Это караван-сараи, когда-то играв-
шие чрезвычайно важную роль в  поли-
тической, экономической и  культурной 
жизни народов, населявших ареал так 
называемого Шелкового пути. Но их ар-
хитектурное выражение в строительной 
практике не  часто получало монумен-
тальную интерпретацию и художествен-
ную ценность. Все-таки это были слиш-
ком утилитарные и массовые постройки 
с однотипным объемно-планировочным 
решением, которые по безликости мож-
но сравнить с  современными мотеля-
ми. Не случайно арабский автор Х в. Ибн 
Хаукал в  своей «Книге путей и  стран», 
описывая базары Нишапура, замечает, 
что в  нем мало какая гостиница не  по-
ходит на  другую (Камолиддин 2018: 85). 
Тем не  менее, несмотря на  заурядность 
и  широчайшую распространенность, 
в каждом регионе исламского мира эти 
сооружения обладают явной самобыт-
ностью.

Обзор этого типа зданий и терминов, 
которые с ним связаны, содержится в не-
скольких работах общего характера (см., 
например: Müller 1920; Sims 1978: 80–111; 
Hillenbrand 1994: 331–376). В ХХ в. велось 
много дискуссий по терминологии в свя-
зи с  тем, какие слова употреблялись 
в  региональной лексике для обозначе-
ния данной категории сооружений. Си-
нонимами в  целом являются распро-
страненные в  разных областях ислам-
ского мира термины хан, рабат, фундук, 
дар ал-вакала, кайсарийа, манзил, шаби-
стан, испене, имеющие разную этимоло-
гию, но  означающие, в  сущности, одно 
и то же: придорожный постоялый двор, 

гостиничное подворье или, точнее, хо-
стел — недорогое или вовсе бесплатное 
место для ночлега путешественников. 
В  частностях же каждый из  приведен-
ных терминов имеет свою дефиницию. 
Например, караван-сараем чаще назы-
вали одинокие станции в  пустыне, а  их 
городским эквивалентом считался хан 
(Sims 1978: 97; Elisséeff 1978). В этой статье 
я  в основном использую более распро-
страненный сегодня термин караван-са-
рай, тем более что объекты, о  которых 
пойдет речь, расположены в пустынной 
зоне вдоль старых караванных дорог. 
При этом нельзя забывать, что в  сред-
невековом Иране и  Мавераннахре был 
все-таки более распространен арабский 
термин рабат, а точнее — рибат, почти 
полностью утраченный в процессе тюр-
кизации этого региона1. 

С другой стороны, до  сих пор фак-
тически не  было и  специальных иссле-
дований по этому типу сооружений. Ис-
ключение составляют Турция, где в  пя-
тидесятые годы прошлого века было 
положено начало изучению анатолий-
ских караван-сараев XIII  в. (Erdmann 
1961–1976; Yavuz 1997), и Иран, где еще 
с тридцатых годов велась работа по вы-
явлению и публикации памятников этого 
типа (Siroux 1949; Kleiss 1996–2002; Kleiss, 
Kiani 1995). В 1998 г. участники междуна-
родного симпозиума, организованного 
под эгидой ЮНЕСКО в  иранском Язде, 
рекомендовали осуществить проект со-
ставления на основе компьютерных дан-
ных «Аналитического, систематического 
и регионального перечня караван-сара-
ев в Центральной Азии». Одной из заяв-
ленных целей было «углубление знаний 
об  архитектурном наследии (которое 
имеет большое значение и  отличает-
ся своим единством) путем проведения 

1  Об этимологии термина рабат см.: (Бар-
тольд 1963: 202–204; Стародуб 2004: 89). 



199Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

специализированных исследований как 
каждого сооружения, так и  их ансамб-
лей»2. В течение нескольких лет ЮНЕСКО 
и Парижская архитектурная школа Валь-
де-Сены поддерживали проект, полу-
чивший название «Инвентаризация ка-
раван-сараев в  Центральной Азии». Его 
вела исследовательская группа EVCAU3. 
В  Туркменистане аналогичная про-
грамма начала осуществляться в 2009 г. 
в  рамках проекта Копенгагенского уни-
верситета «Karakum Routes Survey» при 
поддержке Лондонского университет-
ского колледжа (UCL) и  Национального 
управления Туркменистана по  охране, 
изучению и реставрации памятников ис-
тории и культуры4.

Литература по  караван-сараям 
на территории бывших республик совет-
ской Средней Азии крайне скудна. Ис-
ключение составляют отдельные круп-
ные сооружения, ставшие объектами 
многолетних археологических работ, 
тщательных архитектурных обмеров 
и  научных интерпретаций5. Еще ряд ка-
раван-сараев в  этом регионе на  протя-
жении ХХ в. был зафиксирован. Они ча-

2  См.: веб-сайт ЮНЕСКО по караван-сараям 
(le site web de l’ UNESCO sur les caravansérails). 
URL: www.unesco.org/culture/dialogue/eastwest/
caravan/fr/page1.htm (дата обращения: 
01.02.2018).

3  См.: веб-сайт «Виртуальное простран-
ство архитектурного и  городского дизай-
на». URL: www.evcau.archi.fr/ (дата обращения: 
01.02.2018). Проект координировал француз-
ский архитектор, проф. Пьер Лебигр. После его 
кончины в 2013 г. фактически свернут.

4  См.: веб-сайт «Materiality in Islam Research 
Initiative», University of Copenhagen. URL: 
miri.ku.dk/projekts/krsp/ (дата обращения: 
01.02.2018).

5  Прежде всего, это относится к  таким па-
мятникам, как Рабат-и Малик (Немцева 2009), 
Пайкенд (Мирзаахмедов 1988), Даяхатын (При-
быткова 1953), Чалдывар (Кожемяко 1968), Таш-
рабат (Бернштам 1950: 109–116; Перегудова 
1989; Lebigre 2011).

стично раскапывались и  очень кратко 
публиковались. Имеется их общий обзор 
(Пугаченкова 1967: 106–111; Хмельниц-
кий 1992: 179–204; 1996: 288–316). Эти 
публикации в той части, которая касает-
ся караван-сараев, во  многом опирают-
ся на  работы Южно-Туркменистанской 
археологической комплексной экспеди-
ции (ЮТАКЭ). Ее создатель и  многолет-
ний руководитель М. Е.  Массон в  свое 
время организовал рекогносцировоч-
ное обследование старых караванных 
путей, главным образом в археолого-то-
пографическом аспекте. Результаты этих 
работ представлены в  серии публика-
ций сотрудников экспедиции, как обоб-
щающих (Пугаченкова 1958), так и посвя-
щенных отдельным отрезкам караван-
ных путей (Адыков 1959; 1960). 

Названия многочисленных стоя-
нок Северного Хорасана6 можно най-
ти в средневековых арабских и персид-
ских географических сочинениях, но  их 
локализация на  местности нередко за-
труднена, потому что существует значи-
тельный разрыв культурной традиции 
между той эпохой, когда эти постройки 
функционировали, и  современностью. 
Иначе говоря, народные топонимы, упо-
требляемые на  протяжении как мини-
мум двух или трех последних столетий, 
сложились через несколько веков после 
того, как прежние названия были пол-
ностью утрачены. Наиболее весомым 
вкладом в  изучение данной темы стала 
очень информативная монография са-
мого инициатора (Массон 1966). Имен-
но в ней, опираясь на исторический нар-
ратив и  собственные полевые изыска-
ния, он показал выявленные цепочки 
памятников вдоль основных торговых 

6  Эта историческая область примерно соот-
ветствует современной территории Туркмени-
стана от восточной части Копетдага до левобе-
режья Амударьи, включая Центральные и Юго-
Восточные Каракумы.



200 Р. Г. Мурадов

путей в  условном треугольнике между 
Мервом, Бухарой и  Хазараспом (рядом 
с  Хивой), который до  монгольского на-
шествия был крупнейшим торговым го-
родом на юге Хорезма. В 60–70-е гг. ХХ в. 
были обследованы некоторые караван-
ные пути, соединявшие Хорезм с  Ира-
ном (Юсупов 1970; 1972), с Южной и Юго-
Западной Туркменией (Дурдыев 1980), 
а  также Мерв с  Балхом ориентировоч-
но вдоль трассы современного Кара-
кумского канала (Ляпин 1992). С  учетом 
всех идентифицированных караван-са-
раев и  прочих придорожных сооруже-
ний, к которым относятся многочислен-
ные колодцы, сардобы  — подземные 
резервуары для хранения воды и так на-
зываемые миле  — путевые ориентиры 
для караванов в форме башен7, а также 
опираясь на  указания средневековых 
путеводителей-дорожников, составлена 
схематическая карта караванных трасс 
домонгольского периода (ил. 1).

Конечно, выявлены лишь магист
ральные направления из  Поволжья че-
рез Хорезм и  из Китая через Маверан-
нахр в  Иран. Они известны по  целому 
ряду письменных источников, самыми 
ранними из  которых являются сочи-
нения арабских географов конца IX  — 
первой половины Х  в. ибн Хордабеха, 
ал-Йа’куби, Кудамы ибн Джафара, ал-Ис-
тахри и  Ибн Хаукала (МИТТ 1939). Но  и 
в  средневековых травелогах даны толь-
ко наиболее важные пути, второстепен-
ные же оставались за пределами внима-
ния их авторов. Эту мысль в свое время 

7  Арабский термин миль, миле в  средне-
вековой Персии означал межевой столб, вер-
стовой указатель, обелиск, кирпичную башню 
и меру длины (СГТИ 1971: 151). Миле ставились 
для указания направления как в высокогорьях, 
так и на равнинных участках пустыни. Наиболее 
известным примером является Mил-e Надери 
на маршруте от Бама до Захедана на юго-восто-
ке Ирана (Kleiss 2016: 93).

высказал в  устном сообщении археолог 
А. А. Марущенко — наиболее компетент-
ный в ХХ в. знаток каракумских древно-
стей (Ляпин 1992: 33). Действительно, 
достаточно посмотреть на  британские 
и  русские карты Закаспия XIX  в., что-
бы увидеть паутину троп, соединяющих 
многочисленные колодцы по всей пусты-
не. Надо полагать, что и средневековые 
караванные пути не  укладывались в  от-
дельные магистрали, а составляли слож-
ную сеть разнонаправленных дорог.

Караванные пути в Каракумах имеют 
достаточно выраженную в  рельефе ко-
лею, протоптанную за много веков и глу-
боко врезанную в  ландшафт. Несмотря 
на  то что местами древние верблюжьи 
тропы полностью занесены песчаными 
барханами, четкость и большая площадь 
сечения дорожной борозды, с  узким 
«дном» и пологими откосами, позволяет 
проследить их на  общедоступных спут-
никовых изображениях земной поверх-
ности, размещенных в Интернете карто-
графическими сервисами Google Плане-
та Земля и Bing maps. Они также хорошо 
видны на местности и вполне проходимы 
внедорожниками. Вдоль этих трасс в IX–
XII  вв. выросли цепочки караван-сара-
ев, многие из  которых функционирова-
ли достаточно долго, до полного отмира-
ния сухопутной трансконтинентальной 
торговли и почтовой службы в XV в. Все 
они, по словам автора конца IX в., «пред-
ставляют собой крепости в  пустыне», 
«где укрываются люди, чтобы защитить 
себя от тюрков, часто совершающих на-
беги на эти поселения» (ал-Йа’куби 2011: 
51). В ряде случаев отмечено их вторич-
ное использование в  качестве времен-
ных военных укрытий и  прочие сле-
ды эпизодического обживания вплоть 
до XIX в. Некоторые обследованы по ста-
рым трактам из Нишапура, Нисы и Мерва 
в двух направлениях: к Хорезму и Маве-
раннахру. Отсутствие каких-либо упоми-



201Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

наний о большинстве из них в историче-
ских источниках, а также их фактическая 
безымянность в  современной топони-
мии иногда создает почву для споров 
об атрибуции отдельных памятников, ко-
торые выходят за  рамки стереотипных 
представлений о караван-сараях. 

Более ста лет назад швейцарский ара-
бист Адам Мец, ссылаясь на ал-Истахри, 

отмечал: «Содержание заезжих дворов 
на  пустынных дорогах шло за  счет бла-
гочестивых пожертвований. Больше все-
го их было в  религиозном Туркестане, 
где таких приютов для странников на-
считывалось более десяти тысяч» (Мец 
1996: 446). Странники  — это, прежде 
всего, паломники в Мекку и другие свя-
тые места на  Аравийском полуострове, 

Ил. 1. Схематическая карта караванных путей и караван-сараев в Каракумах



202 Р. Г. Мурадов

т. е. мусульмане, которые со всех концов 
исламского мира отправлялись в  хадж 
и  зиярат, считавшиеся высшей причи-
ной путешествия. Коран предписывает 
паломничество всем, у  кого есть такая 
возможность (Сура 3: 97–98). Однако ре-
лигиозная и коммерческая деятельность 
ни в  коем случае не  являются взаимо-
исключающими (Сура 2: 199), и  поэтому 
с ранних исламских времен мусульмане 
во  время хаджа перевозили с  собой то-
вары, чтобы покрыть расходы на проезд. 
Кроме того, определенное число людей 
ездили для учебы и практики в крупные 
города, где были сосредоточены мед
ресе и  библиотеки  — подобия совре-
менных университетов. Таким образом, 
в коммерческих, религиозных или обра-
зовательных целях значительная часть 
мусульман была постоянно в  пути (Sims 
1978: 97). Не  в последнюю очередь для 

их обслуживания и строились постоялые 
дворы. Вот почему наиболее яркие со-
оружения такого рода имели не  просто 
роскошный декор, но и монументальную 
эпиграфику религиозного содержания. 

Таков, в частности, фасад караван-са-
рая Даяхатын на восточной окраине Ка-
ракумов, у самого берега Амударьи, воз-
веденный (или реконструированный) 
в XI–XII вв. при Сельджуках Ирана в цент
ре рабата Тахирия (внешнее укрепление 
начала IX  в.). На  шести больших прямо-
угольных панно рельефной кирпичной 
кладкой сильно геометризованным по-
черком куфи были выведены имена Бога, 
Пророка и первых четырех халифов: Ал-
лах, Мухаммед, Али, Омар, Абу-Бекр и Ос-
ман — по одному в каждой раме (ил. 2). 
Есть немало и других указаний на пари-
тетную связь караван-сараев с  коммер-
цией и исламом (Yavuz 1997: 81).

Ил. 2. Даяхатын. Эпиграфические панно на левой стороне главного фасада. Фото Р. Г. Мурадова. 
2010 г.



203Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

Диапазон имеющихся фактов in situ 
и  многочисленные свидетельства, най-
денные в  литературных источниках, 
охватывающих IХ–XII вв., показывают до-
статочно ясно, что возведение таких зда-
ний действительно было очень широко 
распространено в  этот период. И  тому 
есть как минимум две причины: одна 
связана с благосостоянием государства, 
другая, как показано выше, с  ислам-
ской верой (Hillenbrand 1994: 339). Имен-
но громадные ресурсы державы Вели-
ких Сельджуков и  их претензии на  ду-
ховную власть в  Аббасидском халифате 
стали движущей силой их масштабной 
архитектурной деятельности. Обзор 
основных памятников огромного рай-
она, простирающегося от  границ Китая 
и  Индии до  Анатолии, выявил тот факт, 
что самый активный период строитель-
ства караван-сараев в  Иране начался 
около 1080 г. и закончился около 1160 г. 
(Ettinghausen, Grabar 1994: 278). Иссле-
дователи усматривают в  сельджукских 
караван-сараях, объединивших черты 
крепостей, жилых, гражданских и  куль-
товых зданий, концентрацию основных 
черт исламской архитектуры и воплоще-
ние технических, инженерных и художе-
ственных достижений той сложной эпо-
хи (Стародуб 2010: 121).

Но сегодня караван-сараи и  даже 
их следы в  живых исторических горо-
дах Средней Азии в  значительной сте-
пени исчезли, став жертвами городской 
экспансии. Аналогичным образом боль-
шинство рабатов, построенных в  пусты-
не вдоль старых трасс, постепенно были 
заброшены и пришли в негодность после 
отмирания их функциональной роли. Не-
которые из них объявлены памятниками 
и в этом качестве взяты на государствен-
ный учет, но большинство просто погло-
щено песками, иной раз вместе с целыми 
поселениями. Лишь наиболее монумен-
тальные, как отмечалось выше, все еще 

остаются в виде сильно оплывших руин. 
То же самое можно видеть и в соседних 
странах, особенно там, где караванный 
трафик был достаточно интенсивным 
до  сравнительно недавнего времени  — 
XVII–XIX вв., — в Иране, Афганистане, Па-
кистане, Индии (Begley 1983: 167).

В пустынной зоне Восточного Туркме-
нистана и  на окраинах Мервского оази-
са, а  также на  севере страны в  Заунгуз-
ских Каракумах на отрезках караванных 
путей между Дехистаном, Нисой, Се-
рахсом, рекой Амударьей и  Южным Хо-
резмом к  настоящему времени зареги-
стрировано около ста караван-сараев 
с  точной фиксацией их географических 
координат. В  основном это прямоуголь-
ные в плане сооружения с центральным 
двором (реже с  двумя дворами), окру-
женным жилыми кельями или галерея-
ми, как правило в  одном уровне, с  ко-
нюшнями и  складскими помещениями. 
Их габариты варьируют от  15 до  150 м 
в длину. Пропорции планов — либо квад
рат, либо прямоугольник, точно соответ-
ствующий популярным на Среднем Вос
токе отношениям 1 × √3 или 1 × (√3 : 2). 
Основной строительный материал  — 
сырцовый кирпич, типичный для до-
монгольского периода, — от мелкофор-
матного (25 × 25 × 4,5–5 см) до  крупно-
го (32 × 32 × 8 см). Разумеется, нет четких 
хронологических различий в употребле-
нии кирпича разного формата. Очень ча-
сто в одном и том же сооружении можно 
видеть разные типы кирпичей, что гово-
рит не только о какой-то поздней ремонт-
ной кладке, но и об изначальном приме-
нении разных по  габаритам кирпичей 
в  разных частях сооружения. Нередко 
сырцовая кладка сочетается с  прослой-
ками из жженых кирпичей, а фундаменты 
и цокольные части сложены из пахсовых 
блоков. Впрочем, есть определенная за-
кономерность в  их изготовлении по  ло-
кальным зонам и  в пределах больших 



204 Р. Г. Мурадов

исторических периодов. Так, в Северном 
Хорасане XI–XII вв. чрезвычайно широко 
распространился стандарт 30–32 × 30–
32 × 6–8 см, сложившийся в  более ран-
нее время и продолжавший применять-
ся позже. 

Применение жженого кирпича в  ка-
ракумских караван-сараях было крайне 
ограниченным  — его использовали, как 
правило, лишь для армирования стен, 
кладки сводчатых перекрытий, арок и для 
декоративной облицовки. Но этот высоко-
качественный кирпич в ряде случаев стал 
и главной причиной разрушения средне-
вековых зданий в XIX–XX вв., т. к. они ста-
новились источниками добычи бесплат-
ного строительного материала. Вот поче-
му сохранность сырцовых сооружений 
в  Средней Азии значительно лучше  — 
они страдают в основном лишь из-за эро-
зии от  атмосферных осадков, ветровой 
дефляции и засоления почвы вследствии 
повышения уровня грунтовых вод8.

Типология этой категории сооружений 
для Средней Азии в целом была достаточ-
но убедительно разработана Л. Ю.  Мань-
ковской, которая выделила три группы 
плановых структур. Во-первых, это мно-
гокамерные крытые караван-сараи, напо-
минающие раннесредневековый замок-
кёшк. Во-вторых, рабаты дворового типа 
(самая многочисленная группа), которые, 
в свою очередь, различаются по двум ве-
дущим планировочным приемам: с  гале-
реями по  периметру двора (галерейный 
тип) и  с рядом примыкающих торцами 
к двору сводчатых помещений (секцион-
ный тип). Сочетание двух этих приемов 

8 По мнению проф. Джорджины Херрманн, 
инициатора и руководителя Международно-
го проекта по Мерву (IMP), осуществленного 
в 1990-е гг., «то, что сооружения из сырцового 
кирпича сохранились до настоящего времени, 
это настоящее чудо: в исламской культуре та-
кие постройки встречаются обычно не старше 
100–200 лет» (Herrmann 1999: ix).

она назвала галерейно-секционной ком-
позицией. В-третьих, это многодворные 
рабаты, которые делятся на три компози-
ционные схемы: с  четырьмя равновели-
кими дворами; с центральным проезжим 
двором и малыми дворами по периметру; 
многодворный с Т-образным внутренним 
членением (Маньковская 1980: 57–67). Од-
нако не все эти типы представлены в зоне 
Каракумов, а  некоторые их характерные 
особенности, напротив, не учтены, поэто-
му возникла необходимость подкрепить 
научно документированное описание 
этих сооружений их более корректной 
таксономией. 

Предлагаемая типологическая клас-
сификация этих памятников основа-
на, прежде всего, на  морфологических 
свойствах, т. е. на особенностях не толь-
ко их планировочной, но  и объемно-
пространственной структуры. Располо-
жив все выявленные разновидности ка-
раван-сараев этого региона в  порядке 
убывания (от самых распространенных 
к редким), выделим их в группы по сле-
дующим признакам: 

Внутренний прямоугольный двор 
в обводе помещений с внешними глухи-
ми стенами:

а) с  прямоугольным внешним абри-
сом;

б) с круглым внешним абрисом.
Наличие высокой сигнальной башни 

на одном из углов здания.
Пластическое оформление фасадов 

массивными сомкнутыми полуцилинд
рами.

Двухчастная структура плана.
Многокамерный крытый кёшк.
Вход через осевую башню.
Деление это исключительно услов-

ное, т. к. нет ни одного памятника, ко-
торый не  совмещал бы в  себе призна-
ки двух и даже трех типов, что показано 
ниже на  конкретных примерах. Вот по-
чему невозможно говорить об  этих со-



205Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

оружениях, строго придерживаясь той 
или иной типологии, — гораздо удобнее 
дать их обзор по  отрезкам путей, кото-
рыми они были связаны. Смысл данной 
классификации только один: выявить те 
свойства караван-сараев, которые при-
сущи именно этому региону и могут счи-
таться характерной чертой архитектуры 
Северного Хорасана.

Общий структурный принцип зда-
ний первой группы — один из древней-
ших в  истории архитектуры Ближнего 
и  Среднего Востока. Его наиболее ран-
ние воплощения можно видеть в прото-
городских поселениях Южного Туркме-
нистана III тыс. до  н.  э., в  Месопотамии 
начала II тыс. до н. э., в Бактрии и Маргиа-
не эпохи бронзы и раннего железа (Ма-
медов 2003: 78–84). Другая линия эволю-
ции идет от римских кастеллумов — ле-
гионных лагерей на восточных границах 
империи и  сформировавшихся на  их 
основе арабских касров эпохи раннего 
ислама (Creswell 1958; Grabar 1973: 180; 
Hillenbrand 1994: 334–336).

Важная планировочная особен-
ность караван-сараев, которые строи-
лись в  Хорасане и, в  частности, в  Кара-
кумах,  — двор, окруженный четырьмя 
айванами, один из которых — располо-
женный напротив входа  — предназна-
чался для высокопоставленных гостей 
(Kleiss 2016: 436). Их непременным эле-
ментом является развитый пештак  — 
входной портал с  аркой, обычно доми-
нирующий на  фасаде. Наиболее извест-
ными и  яркими примерами этого типа 
являются упоминавшийся выше роскош-
ный Даяхатын, очень скромный Рабат 
Суран (Кулмерген-кала), Рабат Насрак 
(ал-Мансаф), Акча-кала и еще несколько, 
сохранившихся значительно хуже (ил. 3). 

Таковы, в частности, все без исключе-
ния памятники на отрезке Серахс-Мерв. 
Рекогносцировочный XXIII отряд ЮТАКЭ, 
который в 1953–1956 гг. обследовал всю 

трассу на  этом участке пустыни протя-
женностью около 180 км, обнаружил 
там 40 сильно руинированных объек-
тов. Арабские географы только лишь для 
пяти главных остановок сообщают сред-
невековые названия: это замок Наджа-
ра, Уштурмагак, Тилситана, Данданакан 
и Генугирд (Адыков 1960: 9). В Старом Се-
рахсе — крупном городском центре, ко-
торый возник еще в  эпоху Ахеменидов 
и достиг расцвета при Саманидах и Сель-
джуках (в XI в. он занимал около 120 га), 
не  осталось никаких следов караван-
сараев из-за активного антропогенно-
го воздействия на  ландшафт в  ХХ  в. По-
хожая ситуация и в самом Мерве. Среди 
немногих уцелевших памятников этого 
огромного города  — настоящего сред-
невекового мегаполиса, — нет ни одно-
го сохранившегося на  поверхности или 
раскопанного караван-сарая. Правда, 
обширная территория археологическо-
го парка дает здесь больше шансов на их 
обнаружение в  будущем. Так, по  всем 
признакам именно караван-сараем было 
одно хорошо выраженное в микрорель-
ефе квадратное в  плане (65 × 70 м) со-
оружение с почти такой же по габаритам 
пристройкой. Его остатки с  признаками 
башен на углах и в середине фасов нахо-
дятся в западном предместье Султан-ка-
лы (городища сельджукского Мерва), ря-
дом с мавзолеем XI — начала XII в. Кыз-
биби. В 50 м южнее — еще один сильно 
оплывший караван-сарай, вдвое меньше 
(30 × 30 м). Оба памятника были, очевид-
но, в облицовке из жженого кирпича — 
его обломками усеяна их поверхность 
(Лунина 1974: 208; Williams 2007: 54–56).

Из Мерва караванные пути расходи-
лись в  двух основных направлениях  — 
в  сторону Мавераннахра через Амуль 
и в сторону Хорезма через Тахирию (ка-
раван-сарай Даяхатын) либо прямо на се-
вер в  Хазарасп. Первый маршрут на  от-
резке Мерв  — Амуль подробно изучен 



206 Р. Г. Мурадов

силами ЮТАКЭ, а в последние годы вновь 
оказался в  фокусе внимания  — теперь 
совместной туркмено-британской архео-
логической экспедиции, но  уже с  иной 
постановкой задач (Wordsworth 2016). 
Этот путь, прежде чем выйти в  пусты-
ню, пролегал через оазис, минуя неболь-
шие селения и городки с караван-сарая-
ми, и делился на северную и восточную 
ветки. Северная вела через Башан (ныне 
городище Куртлы-депе) в  Хурмузфар-
ра (городище Улы Кишман)  — крайний 
населенный пункт оазиса, где было со-

средоточено несколько караван-сараев. 
Два примыкают к городской стене возле 
Хорезмских ворот и  бесспорно иденти-
фицируются как придорожные станции 
(Массон 1966: 49). По поводу двух других, 
расположенных в центре и на северо-за-
падной окраине города, существуют раз-
ные мнения. Один, рядом с  цитаделью 
и  шахристаном, считается руинами со-
борной мечети (Там же: 48), хотя его двух-
частный план (50 × 90 м) больше тяготеет 
к типичному каракумскому рабату с дву-
мя дворами, а  главное  — не  отвечает 

Ил. 3. Планы караван-сараев с внутренним прямоугольным двором и прямоугольным внешним 
абрисом: а) Даяхатын; б) Минара 2; в) ал-Мансаф; г) ал-Акбер; д) Рабат Суран



207Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

принятой в этой местности ориентиров-
ке мечетей на киблу. По этой же причине 
едва ли мог быть мечетью другой кара-
ван-сарай, в котором сохранилась на вы-
соту до  10 м сигнальная башня, трак-
туемая как минарет (Хмельницкий 1992: 
202–203). Схема плана этого сооружения 
полностью восстановлена (ил. 4), и  оно 
действительно похоже на дворовую пят-
ничную мечеть арабского типа. Постро-
енное из кирпича-сырца, оно весьма об-
ширно (70 × 100 м), т. к. служило, по мыс-
ли Г. А. Пугаченковой, в качестве крупной 
фактории (ил. 5). Поэтому здесь всего 
8 комнат, раскрытых во двор; всю осталь-
ную площадь занимала трех-, двух- и од-
норядная стоя  — длинная галерея-пор-
тик, охватывающая двор с западной, юж-
ной и  восточной сторон. Каждое звено 
стои и обводного коридора на северной 
стороне было перекрыто куполом, ос-
нованным на  подпружных арках, пере-
брошенных между столбами мощного 
сечения. 77 таких куполов, четкий ритм 
столбов и арок подчеркивали изящество 
и завершенность архитектурного образа 
(Пугаченкова 1958: 162–164). Но  полное 
отсутствие жилых помещений все-таки 
ставит под сомнение версию Г. А.  Пуга-

ченковой и  не отменяет аргументацию 
С. Хмельницкого. Ясность тут могли бы 
внести только раскопки. 

Восточная ветка пути из  Мерва че-
рез оазисные рабаты Херсен-кала, Ак-
джа-кала и  два безымянных (возле Су-
ли-депе и  на городище ал-Акбер) вела 

Ил. 4. Хурмузфарра. План караван-сарая 
с башней (Пугаченкова 1958: 165)

Ил. 5. Хурмузфарра. Караван-сарай с башней. Аэросъемка. Фото В. А. Саркисяна. 2009 г.



208 Р. Г. Мурадов

в  Кушмейхан9  — крайнюю точку насе-
ленной и  орошаемой водами Мургаба 
зоны, откуда начиналась дорога через 
пустыню в  Амуль  — крупнейший город 
на  левом берегу Амударьи. На  этом от-
резке протяженностью 210 км просле-
живается цепь рабатов в  полном соот-
ветствии с указаниями арабских геогра-
фов. Это наиболее интересный участок, 
т. к. здесь можно видеть не  только все 
шесть признаков караван-сараев по на-
шей классификации, но и различные их 
сочетания и модификации, а также дру-
гие придорожные объекты: колодцы, 
сардобы, сигнальные башни, миле. Они 
никогда не  раскапывались, поэтому су-
дить о  них пока можно только по  визу-
альным данным.

9  Этот средневековый город локализован 
на  месте многослойного городища Тязе Киш-
ман, где в  результате археологических работ 
ЮТАКЭ и  сектора археологии Института исто-
рии, археологии и этнографии АН Туркменской 
ССР в 1946–1957 гг. выявлено, в частности, 5 ка-
раван-сараев стандартного типа. 

Первая после Кушмейхана станция 
на  этом пути  — городище Гызылча-ка-
ла с  двумя массивными рабатами, рас-
положенными vis-à-vis,  — место, кото-
рое с середины IX в. называлось Диваб, 
а  с конца X  в.  — Рабат ал-Хадид (ил. 6). 
В 5 км от него — едва ли не самый боль-
шой в  Средней Азии караван-сарай Ак-
ча-кала (150 × 80 м). В  нем сочетаются 
три признака северо-хорасанских ра-
батов  — двухчастная структура, четы-
рехайванная композиция обоих дворов 
и  гофрированные фасады. Эта станция 

Ил. 6. Кызылча-кала (Рабат ал-Хадид). 
Спутниковая съемка Google Earth. 2018 г.

Ил. 7. Акча-кала. План (Пугаченкова 1958: 227)



209Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

не  упоминается в  дорожниках IX–X  в., 
т. к. возникла уже в  сельджукское вре-
мя, во второй половине XI в. По мнению, 
с которым трудно не согласиться, «в пла-
нировочном отношении караван-сарай 
Акча-кала чрезвычайно оригинален. Он 
иллюстрирует ярко выраженный мест-
ный тип плана этого обычного на  сред-
невековом Востоке рода общественного 
сооружения. Подобной ему планиров-
ки нет ни в  ближневосточном строи-
тельстве, ни в  Мавераннахре. Между 
тем в  Хорасане этот тип имел, видимо, 
значительное распространение» (Пуга-
ченкова 1958: 229). Действительно, два 
двора, лежащие один за  другим на  об-
щей длинной оси, можно увидеть толь-
ко в  этой области (ил. 7)10. Его первый 
двор окружают постройки хозяйствен-
ного назначения (склады и  стойла для 
скота), второй — галереи и жилые худж-
ры. Такое деление на бытовую и чистую 
зоны вполне рационально и рассчитано 

10  Среди них самый знаменитый — Рабат-и 
Шараф (1114/15  г.) на  пути из  Нишапура в  Се-
рахс (Kiani 1981). Однако его двухчастность, 
по  многим признакам, результат пристройки 
к  ранее возведенному однодворному рабату 
(Хмельницкий 1996: 295).

на  создание максимального комфорта 
для постояльцев. 

В центре главного фасада Акча-калы 
стоит мощный, слегка выдвинутый впе-
ред портал-пештак со  стрельчатой ар-
кой входа и гладкими массивами устоев. 
Глухие стены слева и  справа оформле-
ны крупными полукруглыми гофрами11. 
Строгий ритм этих тесно прижатых вы-
ступов зрительно усилен вертикальны-
ми плоскими лопатками посередине 
каждого полуцилиндра. На углах гранен-
ные башнеобразные выступы, оформ-
ленные спаренными гофрами (ил. 8). 
На  боковых фасадах тоже были гофры, 
но  не сплошные, а  связками по  три 
и пять, чередуясь с гладкими интервала-
ми. По-своему изящно решена северная 
стена первого двора, встречавшая каж-
дого входящего в рабат. Фактически это 

11  Над гофрами всегда тянулся парапет 
в  виде ритма тромпообразных, перспективно-
ступенчатых арочных ниш  — ныне повсемест-
но исчезнувший. Сама же гофрировка стен  — 
очень архаичный прием, известный задолго 
до античности, который в средние века приме-
нялся как сугубо декоративный и за отдельны-
ми исключениями только в  двух исторических 
областях — в Мервском оазисе и Хорезме.

Ил. 8. Акча-кала. Главный фасад. Фото Р. Г. Мурадова. 2015 г. 



210 Р. Г. Мурадов

второй глухой фасад с  высоким пешта-
ком. На его пилонах — узкие ниши с фе-
стончатым пятилопастным завершени-
ем, а  крылья украшены пятью прямо-
угольными нишами с  каждой стороны, 
в которые вписаны арки. Их стрельчатый 
контур усложнен семилопастными фе-
стонами, а углубления по осям имитиру-
ют оконные проемы (ил. 9). Такая пласти-
ческая разработка сырцовых стен почти 
тысячелетней давности больше нигде 
не  сохранилась, но  и в  Акча-кале весь 
этот декор находится на грани исчезно-
вения (ил. 10).

Возможно, что хорасанская традиция 
оказала влияние на  формы некоторых 
караван-сараев во  владениях сельджу-
ков Малой Азии. Например, на главном 
фасаде каменного султан-хана (1229  г.) 
на дороге Конья — Аксарай в Каппадо-
кии такой же, как на  Акча-кале, высту-
пающий объем пештака, по три массив-

ных полуцилиндра на глухих стенах и уг-
ловые граненые башни.

Слегка уменьшенной копией Акча-
калы является расположенный через 
23 км такой же двухчастный караван-са-
рай XI–XII вв., ныне именуемый Куня-ка-
ла (досл.: Старая крепость). Он гораздо 
сильнее оплыл, т. к. был возведен из ме-
нее качественной глины. По  внешнему 
контуру это такой же по  пропорциям 
прямоугольник (120 × 60 м) с угловыми 
башнями и глубокими айванами на осях 
обоих дворов. Имелись ли гофры на его 
фасадах, неизвестно: истончившиеся 
остатки стен уже ничего не говорят о бы-
лом оформлении. Но наличие гофриров-
ки здесь вполне допустимо, учитывая 
его явную генетическую связь с  Акча-
калой. Другой, более ранний караван-
сарай расположен всего в  3 км дальше 
по трассе. Он идентифицируется с Раба-
том Насрак (по Макдиси), или ал-Манса-

Ил. 9. Акча-кала. Реконструкция дворового фасада. Рис. Г. А. Пугаченковой. 1952 г. Архив ЮТАКЭ

Ил. 10. Акча-кала. Дворовой фасад в современном состоянии. Фото Р. Г. Мурадова. 2015 г.



211Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

фом IX — начала X в. В плане это квадрат 
со  стороной 35 м по  внешнему пери-
метру, с  двориком в  центре и  глубоки-
ми айванами по  осям (ил. 3в). Площадь 
окружающих дворик четырех групп по-
мещений почти в  три раза больше, чем 
он сам. Скорее это атриум  — в  данном 
случае переходная форма от  централь-
ного купольного зала доисламских кёш-
ков к  просторному внутреннему двору. 
Полукруглые гофры на фасадах ал-Ман-
сафа также роднят этот рабат с  много-
численными гофрированными усадь-
бами Мерва и  его округи VII–IX  вв. 
(Herrmann 1999: 79–94). Здесь, как и  на 
боковых фасадах Акча-калы, они сде-
ланы не сплошь, а только на отдельных 
участках, чередуясь с  гладкими плос
костями (ил. 11) Этот композиционный 
прием нагляднее всего проявился при-
мерно через 200 лет на главном фасаде 
Рабат-и Малика в Мавераннахре. 

В конце XI  в. применение гофриро-
ванных фасадов  — это уже архаизм, 
который, впрочем, еще употреблялся 
и  в оформлении укрепленных усадеб 
Хорезма (комплекс Кават-кала). В  5 км 
от Акча-калы сохранилось еще одно гоф
рированное сооружение, совершенно 
не похожее на караван-сараи, но ничем 
не  отличающееся от  кёшков доислам-
ского времени. Это известный по  араб-
ским дорожникам пункт ат-Тахмаладж, 
чьи руины высятся посреди обширно-
го такыра (ил. 12). Квадратное в  пла-
не сырцовое здание на  высокой плат-
форме со  скошенными гранями почти 
примыкает снаружи к  большому двору 
(70 × 42 м), разделенному стеной на две 
части. Внутри и  вокруг двора  — следы 
сильно оплывших построек. На всех че-
тырех фасадах здания  — по  8 сомкну-
тых полуцилиндров на уровне верхнего 
яруса. Внутренняя планировка нижнего 

Ил. 11. Рабат Насрак (ал-Мансаф). Фрагмент стены с гофрами. Фото Д. Горюнова. 2017 г.



212 Р. Г. Мурадов

яруса не раскопана, а верхний этаж вы-
глядит необычно: 9 одинаковых квадрат-
ных помещений, перекрытых куполами 
и взаимосвязанных, как будто были изо-
лированы от  нижнего. В  каждом поме-
щении одинаковые ступенчатые тром-
пы, сложенные из  сырцовых кирпичей 
в виде вставленных друг в друга стрель-
чатых арок (ил. 13). Такие перспектив-
ные тромпы преобладали в  сырцовой 
архитектуре Мерва в IX–X вв. и наиболее 
характерны именно для этого време-
ни, хотя в  отдельных случаях применя-
лись и в постройках XI–XII вв. Но ат-Тах-
маладж, конечно, относится к  первому 
периоду, причем, по существующей вер-
сии, это самая ранняя форма хорасан-
ского караван-сарая: когда еще не было 
больших станций, построенных по  схе-
ме «двор в  обводе помещений», путни-
ки останавливались в  многокамерных 
крытых кёшках (Пугаченкова 1958: 165–
166). Единственный аналог такого типа 

постоялого двора есть в Иране: это ми-
ниатюрный Зиндан-и Харун, одинокий 
каменный форпост возле Рея, связанный 
с именем халифа Харуна ар-Рашида. 

Средневековые арабо- и персоязыч-
ные дорожники молчат о  транскара-
кумском пути из  Нисы12 прямо на  се-
вер  — в  сторону Гурганджа и  его окру-
ги. Но  на этом маршруте, соединявшем 
Хорасан и  Хорезм через труднопрохо-
димые Центральные Каракумы в  сто-
роне от  Мерва, также имеются следы 
редких караванных станций домон-
гольской эпохи. Они дают оба варианта 

12  Ниса  — крупнейший городской центр 
в  предгорье Центрального Копетдага, на  юго-
западной окраине современного Ашхабада, су-
ществовавший более двух тысяч лет  — между 
VI в. до н. э. и XVIII в. Ныне представляет собой 
руины двух городищ: Старая Ниса (парфянская 
крепость III в. до н. э. — I в. н. э.) и Новая Ниса 
(шахристан и  цитадель исламского периода 
на мощном парфяно-сасанидском слое). 

Ил. 12. Караван-сарай ат-Тахмаладж. Общий вид. Фото Р. Г. Мурадова. 2015 г.



213Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

композиции «двор в  обводе поме-
щений»  — как с  прямоугольным, так 
и  с круглым абрисом, который являет-
ся явным влиянием строительной куль-
туры Хорезма, а  также включают доми-
нанту в  виде сухопутного маяка. Таков, 
в частности, средних размеров рабат (40 
× 40 м), вошедший в литературу под на-
званием Минара. Этот народный топо-
ним обусловлен важной особенностью 
памятника  — похожей на  минарет сиг-
нальной башней диаметром 4,5 м при 
сохранившейся высоте около 7 м, воз-
двигнутой по центру двухъярусной кон-
струкции в северо-западном секторе ка-
раван-сарая (Дурдыев 1980: 101–102). 
К востоку от него, почти в 150 км по пря-
мой линии через сплошные пески, на-
ходится еще один одноименный кара-
ван-сарай, но  уже на  другом отрезке 
пути — из Мерва в Гургандж. Во избежа-
ние путаницы назовем западный рабат 

Минара 1, а  восточный  — Минара 213. 
Этот памятник, прямоугольный в  плане 
(45 × 39 м), также снабжен сигнальной 
башней на  юго-западном углу  — ее со-
хранившаяся высота составляет около 
9 м при диаметре основания 6 м (ил. 3б). 
Круглые башни, которые сейчас не пре-
вышают высоту стен (около 6 м), имеются 
на  остальных трех углах здания. По  пе-
риметру его охватывает вал (80 × 70 м) — 
это оплывший забор, предназначенный 

13  В 12 км от  него находится ближайший 
колодец Тумшуклы, на основании чего этот ка-
раван-сарай иногда называют Тумшуклы-ка-
ла. Однако на британских и русских картах вто-
рой половины XIX в. колодца с таким названием 
нет, но есть колодец Джермаб, чье местополо-
жение точно совпадает с  координатами Мина-
ра 2. С  южной стороны рядом с  этим рабатом 
действительно есть следы засыпанного песком 
колодца, поэтому гораздо больше оснований 
отождествить его с  ныне забытым Джермабом 
(перс. Гермаб — горячий источник). 

Ил. 13. Караван-сарай ат-Тахмаладж. Интерьер одного из помещений. Фото Р. Г. Мурадова. 2015 г.



214 Р. Г. Мурадов

для защиты от  песчаных дюн, которые 
окружают караван-сарай со всех сторон. 
Другой его важной особенностью явля-
ется декоративное оформление фасадов 
массивными гофрами (ил. 14). Таким об-
разом, Минара 2 сочетает признаки сра-
зу трех групп нашей классификации. Его 
единственная публикация сделана ар-
хеологами, которые дважды посетили 
этот памятник, в  1985 и  1988  гг., сняли 
глазомерный план и произвели неболь-
шой раскоп в  северо-восточном углу 
(Масимов, Дурдыев 1990). 

Отдельную группу составляют очень 
характерные для северо-западной ча-
сти Каракумов караван-сараи с  круглой 
формой плана. Их не без оснований счи-
таются особенностью архитектуры Хо-
резма ХI–XII вв. (Хмельницкий 1996: 302–
304). Кроме безымянной станции, распо-
ложенной на  пути из  Нисы в  Гургандж, 
сюда относится крупный форт Бостаншах 
диаметром 60 м у колодца Кирпичли, бо-
лее чем наполовину скрытый песками. 
Он расположен в 110 км севернее горо-
дища Шехрислам и никогда не исследо-

вался. Гораздо лучше известны благода-
ря нескольким публикациям четыре ка-
раван-сарая вдоль сухого русла Узбоя 
и  примыкающей к  нему западной части 
Заунгузских Каракумов. Они изучались 
Хорезмской экспедицией под руковод-
ством С. П.  Толстова в  1939–1952  гг. Это 
Ак-яйла — рабат X–XII вв., построенный 
из жженого кирпича, к моменту его изу
чения представлявший собой замытый 
полукруглый вал диаметром 30 м — по-
ловина его обрушилась еще в  ту эпо-
ху, когда Узбой был полноводным. Фор-
ма бугра и  данные шурфовки, выявив-
шей радиальные направления стен, ясно 
указывают на круглый план (Вишневская 
1958: 433–440). Примерно через 40 км 
по  дороге, огибающей вдоль левобере-
жья Узбоя плато Капланкыр, находится 
караван-сарай Талайхан-ата. Он был воз-
веден в XI в. из тесанных плит ракушеч-
ника и  представлял собой в  плане круг 
диаметром 60 м с  внутренним квадрат-
ным двором (24 × 24 м) и  круглой ци-
стерной в центре (ил. 15а). Кладка внут
ренних конструкций здания смешан-

Ил. 14. Караван-сарай Минара 2. Южный фасад. Фото Р. Г. Мурадова. 2016 г.



215Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

ная, из  сырцовых и  жженых кирпичей. 
Этот памятник был частично раскопан 
в  1952  г., что позволило получить пред-
ставление об  особенностях его плани-
ровки и  более определенно датировать 
(Там же: 441–466). Огромный, около 100 м 
в диаметре караван-сарай Орта-куи, рас-
положенный выше по Узбою и возведен-
ный из жженого кирпича, не раскапывал-
ся, но  был снят его схематический план 
(Толстов 1954: 251). Следующая стан-
ция — Дэу-кала: форт диаметром 51,5 м 
с  мощной, до  2 м толщины, ограждаю-
щей стеной из  огромных плит тесанно-
го камня. В середине — прямоугольный 
двор с  колодцем в  центре, по  его пери-
метру  — ряд помещений с  каменными 
перегородками (ил. 15б). Это наиболее 
хорошо сохранившийся караван-сарай 
данной группы, который был впервые 
обследован в 1939 г. (Толстов 1948: 165–
166, табл. 71). 

Единственное известное описание 
северного караванного маршрута, вы-
ходившего из Каракумов к Узбою, содер-
жится у персидского географа XIV в. Хам-
даллаха Казвини (МИТТ 1939: 510). В ре-
зультате полевых работ 1969–1970  гг. 
выяснилось, что вновь выявленные 
станции в Каракумах между городом Фе-
равой на юге и Диярбекиром на севере 
по  расстояниям между ними точно со-
впадают с дистанциями, указанными Каз-
вини (Юсупов 1972: 134–141). К ним отно-
сятся безымянные развалины караван-
сарая с  круглым планом на  подгорной 
равнине Копетдага рядом с  поселком 
Узынсу (рабат Ибн Тахира по  Казвини), 
далее, через 7 фарсахов, город Фера-
ва, от  него через 8 фарсахов  — рабат 
Хышт-и Пухтэ. На этом расстоянии, у ко-
лодца Тутлы, находятся руины круглого 
караван-сарая Демирджен-ата. В  40 км 
от него (7 фарсахов у Казвини), у колод-
ца Тамлы обнаружено круглое в  плане 
всхолмление диаметром 30 м, соответ-

ствующее рабату Хушабдан. Далее, в  45 
км к  северу, оплывшие руины в  виде 
подковы у  колодца Динглидже, совпа-
дающие с  рабатом Тамгач. Следующий 
пункт (Каравангах по  Казвини) так и  не 
обнаружен, но  названный им далее Ра-
бат-и Серхенг совпадает с местоположе-
нием упомянутого выше караван-сарая 

Ил. 15. Караван-сараи с круглым планом:  
а) Талайхан-ата; б) Дэу-кала (Хмельницкий 
1996: рис. 324–325)



216 Р. Г. Мурадов

Ак-Яйла на  Узбое. Дальнейшие станции 
на  этом маршруте вполне укладывают-
ся в  описание Казвини: Минарагах  — 
Талайхан-ата, Саильбали  — Орта-куи, 
Мушк-и-мебни — Дэу-кала и т. д. Все эти 
круглые сооружения  — звенья единой 
цепи укрепленных рабатов XI  — нача-
ла XIII  в., возведенных Хорезмшахами 
на одном из основных торговых и стра-
тегических путей, связывавших столич-
ный Гургандж с их владениями в Запад-
ном Хорасане.

Остается отметить последнюю, са-
мую редкую группу рабатов, имеющих 
одну особенность: вход в  стандартное 
прямоугольное сооружение с  внутрен-
ним двором осуществлялся в них не че-
рез традиционный пештак, а через осе-
вую башню с полуоктагональной и полу-
круглой формой плана. Выявлено всего 
два таких караван-сарая: на  городище 
Акджа-кала (62 × 55 м) и близ Сули-депе 
(52 × 30) — оба стояли в оазисной части 
к северу от Мерва. Их массивные и высо-
кие (до 15 м) пахсовые стены с имитаци-
ей бойниц придавали им суровый форти-
фикационный облик. Это был, очевидно, 
специфический местный тип гостиницы-
крепости, нигде более не встречающий-
ся (Пугаченкова 1958: 220–222). 

Все отмеченные группы памятни-
ков отображают существовавшее в  до-
монгольскую эпоху разнообразие вари-
антов в  рамках одного архитектурного 
типа, каковым является караван-сарай. 
Вызванный к жизни сугубо утилитарны-
ми потребностями, он сформировался 
в своих канонических формах не ранее 
IX в., впитав многовековой опыт местных 
строительных традиций как в планиро-
вочных композициях, так и  в пластике 
объемно-пространственных решений. 
В Северном Хорасане возведение кара-
ван-сараев резко сократилось во  вто-
рой половине XII  в. в  результате паде-
ния Восточно-Сельджукского султана 

и захвата Мерва кочевыми огузами. По-
следовавшее в  первой четверти XIII  в. 
монгольское нашествие и  гибель госу-
дарства Хорезмшахов-Ануштегинидов 
знаменует полное прекращение нового 
строительства зданий этого типа в  Ка-
ракумах и прилегающих к пустыне оази-
сах. Но их базовые элементы и отдель-
ные архитектурные реплики еще долго 
воспроизводились в  соседних и  даль-
них странах, где под покровительством 
централизованных монархий продол-
жалось регулярное движение карава-
нов.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Адыков 1959  — Адыков К. Главные станции 

на средневековом торговом пути из Се-
рахса в Мерв (По археологическим дан-
ным) // Советская археология. 1959. № 4. 
С. 212–227. 

Адыков 1960  — Адыков К. Средневековый 
торговый путь из  Мерва в  Серахс: авто-
реферат дис. … к. и. н. Ашхабад: АН Турк-
менской ССР, 1960.

Бартольд 1963 — Бартольд В. В. Сочинения. 
T. II. Ч. 1. Работы по истории Азии, Кавка-
за, Восточной Европы. М.: Наука, 1963.

Бернштам 1950  — Бернштам А. Н. Архи-
тектурные памятники Киргизии. М.; Л.: 
Изд-во АН СССР, 1950.

Вишневская 1958 — Вишневская О. А. Раскоп-
ки караван-сараев Ак-яйла и  Талайхан-
ата  // Труды Хорезмской экспедиции. 
T. II / под ред. С. П. Толстова. М.: Изд-во АН 
СССР, 1958. С. 431–466.

Дурдыев 1980  — Дурдыев Д. Транскаракум-
ский торговый путь из  Хорезма в  Юж-
ный Туркменистан  // Новые исследова-
ния по археологии Туркменистана / под 
ред. В. М. Массона. Ашхабад: Ылым, 1980. 
С. 97–107.

ал-Йа’куби 2011  — ал-Йа’куби. Книга стран 
(Китаб ал-булдан) / пер. с араб. Л. А. Семе-
новой. М.: Восточная литература, 2011.

Камолиддин 2018 — Камолиддин Ш. Ибн Хау-
кал и  его труд «Сурат ал-ард». Ч.  2. Хо-
расан. Саарбрюккен: Lambert Academic 
Publishing, 2018.



217Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

Кожемяко 1968 — Кожемяко П. Н. Караван-са-
рай на реке Манакельды // Труды Фрун-
зенского политехнического институ-
та. Фрунзе. 1968. Вып.  26: Архитектура 
и строительство. С. 53–57.

Ляпин 1992  — Ляпин А. А. Караванный путь 
Мерв  — Керкух (сообщение 1)  // Изве-
стия Академии наук Туркменистана. Гу-
манитарные науки. 1992. № 6. С. 33–39.

Лунина 1974 — Лунина С. Б. Историческая то-
пография западной части рабада сред-
невекового Мерва // Труды ЮТАКЭ. T. XV / 
под ред. М. Е.  Массона. Ашхабад: Ылым, 
1974. С. 182–230. 

Мамедов 2003 — Мамедов М. Древняя архи-
тектура Бактрии и  Маргианы. Ашхабад: 
Культурный центр посольства ислам-
ской Республики Иран, 2003.

Маньковская 1980 — Маньковская Л. Ю. Типо-
логические основы зодчества Средней 
Азии (IX  — начало XX  в.). Ташкент: Фан, 
1980.

Масимов, Дурдыев 1990  — Масимов И., Дур-
дыев Д. Караван-сарай Минара (к вопро-
су о транскаракумском торговом пути) // 
Известия Академии наук Туркмениста-
на, серия гуманитарных наук. 1990. № 6. 
С. 38–43.

Массон 1966  — Массон М. Е. Средневеко-
вые торговые пути из  Мерва в  Хорезм 
и  в Мавераннахр (в пределах Туркмен-
ской ССР) / Труды ЮТАКЭ, т. XIII. Ашхабад: 
Туркменистан, 1966.

Мец 1996  — Мец А. Мусульманский Ренес-
санс / пер. с нем. Д. Е. Бертельса. М.: ВиМ, 
1996.

Мирзаахмедов 1988  — Мирзаахмедов Д. К. 
Изучение пригородов Пайкенда  // Го-
родище Пайкенд: К  проблеме изучения 
средневекового города Средней Азии  / 
под ред. А. А.  Аскарова. Ташкент: Фан, 
1988. С. 113–147.

МИТТ 1939  — Материалы по  истории турк-
мен и  Туркмении. Т. I. М.; Л.: Изд-во АН 
СССР, 1939. 

Немцева 2009 — Немцева Н. Б. Рабат-и Малик, 
XI  — начало XVIII  в. (археологические 
исследования). Ташкент: Document de 
travail del’IFEAC, No 33, 2009.

Перегудова 1989  — Перегудова С. Я. Таш-ра-
бат. Фрунзе: Илим, 1989.

Прибыткова 1953 — Прибыткова А. М. Кара-
ван-сарай Дая-Хатын  // Архитектурное 
наследство. 1953. № 3. С. 92–106.

Пугаченкова 1958  — Пугаченкова Г. А. Пути 
развития архитектуры Южного Турк-
менистана поры рабовладения и  фео-
дализма  // Труды ЮТАКЭ, т. VI  / под ред. 
М. Е. Массона. М.: Изд-во АН СССР, 1958. 

Пугаченкова 1967  — Пугаченкова Г. А. Искус-
ство Туркменистана. М.: Искусство, 1967.

СГТИ 1971 — Словарь географических терми-
нов и  других слов, формирующих топо-
нимию Ирана. М.: Наука, 1971. 

Стародуб 2004 — Стародуб Т. Х. Рибат и хана-
ка: термин и  архитектурный тип  // Куль-
турные ценности 2002–2003. Междуна-
родный ежегодник / под ред. Р. Г. Мурадо-
ва. СПб.: Европейский дом, 2004. С. 89–101.

Стародуб 2010  — Стародуб Т. Х. Ислам-
ский мир: художественная культура VII–
XVII  вв.: архитектура, изображение, ор-
намент, каллиграфия. М.: Восточная ли-
тература, 2010. 

Толстов 1948  — Толстов С. П. Древний Хо-
резм. Опыт историко-археологического 
исследования. М.: МГУ, 1948.

Толстов 1954  — Толстов С. П. Археологиче-
ские работы Хорезмской археолого-эт-
нографической экспедиции Академии 
наук СССР в  1951  году  // Советская ар-
хеология. 1954. Вып. XIX. С. 239–262.

Хмельницкий 1992  — Хмельницкий С. Меж
ду арабами и  тюрками. Архитектура 
Средней Азии IХ–X  вв. Берлин  — Рига: 
Continent, 1992.

Хмельницкий 1996  — Хмельницкий С. Между 
Саманидами и  монголами. Архитекту-
ра Средней Азии XI — начала XIII вв. Ч. I. 
Берлин — Рига: Gamajun, 1996.

Юсупов 1970 — Юсупов Х. Развалины рабата 
Тансыклы-депе (к вопросу о  трассе юж-
ного отрезка пути Хорезм-Иран Хамдал-
лаха Казвини) // Каракумские древности. 
1970. Вып. III. С.133–136.

Юсупов 1972  — Юсупов Х. Археологические 
работы в  предгорьях Северо-Западного 
Копетдага и  между Сарыкамышем и  Ки-
зил-Арватом  // Каракумские древности. 
1972. Вып. IV. С. 122–142.

Begley 1983  — Begley W. E. Four Mughal Car-
avanserais Built during the Reigns of 



218 Р. Г. Мурадов

Jahangir and Shah Jahan  // Muqarnas. 
1983. № I. P. 167–179.

Creswell 1958 — Creswell K. A. S. A Short Account 
of Early Muslim Architecture. London: Pen-
guin books, 1958. 

Elisséeff 1978 — Elisséeff N. Khan // The Encyclo-
paedia of Islam. 1978. Vol. IV. P. 1010–1017.

Erdmann 1961–1976 — Erdmann K. Das Ana-
tolische Karavansaray des 13. Jahrhun-
derts, parts 1–2. Berlin: Verlag Gebr. 
Mann, 1961;  parts 3–4. Berlin: Verlag 
Gebr. Mann, 1976.

Ettinghausen, Grabar 1987  — Ettinghausen R., 
Grabar O. The Art and Architecture of Islam 
650–1250. New Haven and London: Yale 
University Press, 1994.

Grabar 1973  — Grabar O. The Formation of Is-
lamic Art. New Haven: Yale University Press, 
1973.

Herrmann 1999 — Herrmann G. Monuments of 
Merv: Traditional buildings of the Karakum. 
London: Society of Antiquaries of London, 
1999.

Hillenbrand 1994 — Hillenbrand R. Islamic Archi-
tecture: Form, function and meaning. Ed-
inburgh: Edinburgh University Press, 1994.

Kiani 1981 — Kiani M. Y. Robat-e Sharaf. Teheran: 
Sekkeh Press, 1981.

Kleiss 1996–2002 — Kleiss W. Karawanenbauten 
in Iran. Vol. I–VI. Berlin: Verlag von Dietrich 
Reimer, 1996–2002.

Kleiss, Kiani 1995 — Kleiss W., Kiani M. Y. Iranian 
Caravansarais. Tehran: Cultural Heritage Or-
ganization of Iran, 1995.

Kleiss 2016  — Kleiss W. Karawanen-wege und 
Karawanen-bauten im Nahen Osten // Pro-
ceedings of the 2nd International Con-
gress on the Archaeology of the Ancient 
Near East (22–26 May 2000, Copenhagen). 
Bologna: University of Bologna, 2016. 
P. 93–110.

Lebigre 2011  — Lebigre P. Tash Rabat et Gar-
daneh-ye-Nir, deux caravansérails remar-
quables  // Caravansérails, routes cara-
vanières et récits de voyageurs  / 4th Con-
gress of the Asia & Pacific Network. Paris: 
CNRS, 2011. URL: www.reseau-asie.com 
(дата обращения: 01.02.2018).

Müller 1920  — Müller K. Die Karawanserai im 
Vorderen Orient. Berlin: “Der Zirkel” Archi-
tektur-Vlg, 1920.

Sims 1978  — Sims E. Markets and Caravanse-
rais  // Architecture of the Islamic World: 
Its history and social meaning. London: 
Thames and Hudson, 1978. P. 97–111.

Siroux 1949  — Siroux M. Caravansérails d’Iran 
et petites constructions routières  // Insti-
tut français d’archéologie orientale. 1949. 
T. LXXXI.

Williams 2007  — Williams T. The City of Sultan 
Kala, Merv, Turkmenistan: Communities, 
neighbourhoods and urban planning from 
the eighth to the thirteenth century // Ci
ties in the Pre-Modern Islamic World: The 
urban impact of religion, state and society / 
eds. A. K. Bennison and A. L. Gascoigne. Ox-
ford: Routledge, 2007. P. 42–62.

Wordsworth 2016  — Wordsworth P. Sustain-
ing Travel. The Economy of Medieval Stop-
ping Places Across the Karakum Desert, 
Turkmenistan // Landscapes of the Islamic 
World. Archaeology, History and Ethnogra-
phy / eds. S. McPhillips and P. Wordsworth. 
Philadelphia: University of Pennsylvania 
Press, 2016. P. 219–236. 

Yavuz 1997  — Yavuz A. T. The Concepts that 
Shape Anatolian Seljuq Caravanserais  // 
Muqarnas. 1997. № XIV. P. 80–95.

REFERENCES
Adykov K. Glavnye stantsii na sredneveko-

vom torgovom puti iz Serakhsa v Merv (Po 
arkheologicheskim dannym) (The main 
stations on the medieval trade route from 
Serakhs to Merv (According to archaeo-
logical data)). Sovetskaia arkheologiia (Sovi-
et archeology), 1959, no. 4, pp. 212–227 (in 
Russian).

Adykov K. Srednevekovyi torgovyi put’ iz Merva 
v Serakhs. Avtoreferat dissertatsii (Medieval 
trade route from Merv to Serakhs. Abstract 
of the dissertation). Ashgabat: AN Turkmen-
skoi SSR Publ., 1960 (in Russian).

Bartold V. V. Sochineniia (Compositions). Vol.  2, 
part 1: Raboty po istorii Azii, Kavkaza, 
Vostochnoi Evropy (Works on the history of 
Asia, the Caucasus, Eastern Europe). Mos-
cow: Nauka Publ., 1963 (in Russian).

Bernshtam A. N. Arkhitekturnye pamiatniki Kirgi-
zii (Architectural monuments of Kyrgyzstan). 
Moscow–Leningrad: Izdatel’stvo AN SSSR 
Publ., 1950 (in Russian).



219Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

Vishnevskaia O. A. Raskopki karavan-saraev Ak-
iaila i Talaikhan-ata (Excavations of the car-
avanserai Ak-yaila and Talaykhan-ata). Tru-
dy Khorezmskoi ekspeditsii (Proceedings of 
the Khorezm expedition) vol. 2, ed. S. P. Tol-
stov. Moscow: Izdatel’stvo AN SSSR Publ., 
1958, pp. 431–466 (in Russian).

Durdyev D. Transkarakumskii torgovyi put’ iz 
Khorezma v Iuzhnyi Turkmenistan (Trans-
carakum trade route from Khorezm to 
South Turkmenistan). Novye issledovani-
ia po arkheologii Turkmenistana (New re-
search on archeology of Turkmenistan), ed. 
V. M. Masson. Ashkhabad: Ylym Publ., 1980, 
pp. 97–107 (in Russian).

Al-Ya’qubi. Kniga stran (Kitab al-Buldan). Transl. 
L. A. Semenova. Moscow: Vostochnaia liter-
ature Publ., 2011 (in Russian).

Kamoliddin Sh. Ibn Khaukal i ego trud “Surat al-
ard”. Chast’ 2. Khorasan (Ibn Hawqal and his 
work “Surat al-ard”. Part 2. Khorasan). Saar-
brücken: Lambert Academic Publ., 2018 (in 
Russian).

Kozhemiako P. N.  Karavan-sarai na reke 
Manakel’dy (Caravanserai on the river 
Manakeldy). Trudy Frunzenskogo politekh-
nicheskogo institute (Proceedings of the 
Frunze Polytechnic Institute). Frunze, 1968, 
vol. 26, pp. 53–57 (in Russian).

Liapin A. A.  Karavannyi put’ Merv  — Kerkukh 
(soobshchenie 1) (Caravan way Merv  — 
Kerkuh (message 1)). Izvestiia Akademii 
nauk Turkmenistana. Gumanitarnye nauki 
(News of the Academy of Sciences of Turk-
menistan. Humanities), 1992, no. 6, pp. 33–
39 (in Russian).

Lunina S. B.  Istoricheskaia topografiia zapad-
noi chasti rabada srednevekovogo Merva 
(Historical topography of the western part 
of the rabad of the medieval Merv). Trudy 
YuTAKE (Proceedings of the South Turkmen-
istan archaeological complex expedition), 
vol. 15, ed. M. E. Masson. Ashkhabad: Ylym 
Publ., 1974, pp. 182–230 (in Russian).

Mamedov M. Drevniaia arkhitektura Baktrii i 
Margiany (Ancient architecture of Bactria 
and Margiana). Ashkhabad: Cultural Center 
of the Embassy of the Islamic Republic of 
Iran Publ., 2003 (in Russian).

Man’kovskaia L. Iu. Tipologicheskie osnovy 
zodchestva Srednei Azii (9 — nachalo 20 v.) 

(Typological basis of the architecture of Cen-
tral Asia (9th — early 20th century). Tashkent: 
Fan Publ., 1980 (in Russian).

Masimov I., Durdyev D. Karavan-sarai Minara 
(k voprosu o transkarakumskom torgovom 
puti) (Karavanserai Minara (on the Trans-
caracum Trade Way)). Izvestiia Akademii 
nauk Turkmenistana, seriia gumanitarnykh 
nauk (News of the Academy of Sciences of 
Turkmenistan, series of humanities), 1990, 
no. 6, pp. 38–43 (in Russian).

Masson M. E.  Srednevekovye torgovye puti iz 
Merva v Khorezm i v Maverannakhr (v pre-
delakh Turkmenskoi SSR) (Medieval trade 
routes from Merv to Khorezm and to Mav-
erannahr (within the Turkmen SSR)). Trudy 
YuTAKE (Proceedings of the South Turkmen-
istan archaeological complex expedition), 
vol. 13. Ashkhabad: Turkmenistan Publ., 
1966 (in Russian).

Mets A. Musul’manskii Renessans (The Muslim 
Renaissance). Moscow: Wim Publ., 1996 (in 
Russian).

Mirzaakhmedov D. K. Izuchenie prigorodov Pai-
kenda (Study of the suburbs of Paikend). 
Gorodishche Paikend: K probleme izucheni-
ia srednevekovogo goroda Srednei Azii (An-
cient settlement Paikend: To the problem of 
studying the medieval city of Central Asia), 
ed. A. A.  Askarova. Tashkent: Fan Publ., 
1988, pp. 113–147 (in Russian).

Materialy po istorii turkmen i Turkmenii (Materials 
on the history of Turkmen and Turkmenia), 
vol. 1. Moscow; Leningrad: Izdatel’stvo AN 
SSSR Publ., 1939 (in Russian).

Nemtseva N. B. Rabat-i Malik, XI-nachalo 18 v. 
(arkheologicheskie issledovaniia) (Rabat-
i Malik, XI-beginning of the 18th century (ar-
chaeological research)). Tashkent: Docu-
ment de travail del’IFEAC, no 33. Publ., 
2009 (in Russian).

Peregudova S. Ia. Tash Rabat. Frunze: Ylym Publ., 
1989 (in Russian).

Pribytkova A. M.  Karavan-sarai Daia-Khatyn 
(Caravanserai Daya-Khatyn). Arkhitekturn-
oe nasledstvo (Architectural heritage), 1953, 
no. 3, pp. 92–106 (in Russian).

Pugachenkova G. A.  Puti razvitiia arkhitektury 
Iuzhnogo Turkmenistana pory rabovlade-
niia i feodalizma (Ways of development of 
the architecture of Southern Turkmenistan 



220 Р. Г. Мурадов

in the period of slavery and feudalism). Tru-
dy YuTAKE (Proceedings of the South Turk-
menistan archaeological complex expe-
dition), vol. 6, ed. M. E.  Masson. Moscow, 
Izdatel’stvo AN SSSR Publ., 1958 (in Rus-
sian).

Pugachenkova G. A. Iskusstvo Turkmenistana 
(Art of Turkmenistan). Moscow: Iskusstvo 
Publ., 1967 (in Russian).

Slovar’ geograficheskikh terminov i drugikh slov, 
formiruiushchikh toponimiiu Irana (Diction-
ary of geographical terms and other words 
that form the toponymy of Iran). Moscow: 
Nauka Publ., 1971 (in Russian).

Starodub T. Kh. Ribat i khanaka: termin i arkhitek-
turnyi tip (Ribat and hanaka: term and ar-
chitectural type). Kul’turnye tsennosti 2002–
2003. Mezhdunarodnyi ezhegodnik (Cultural 
values 2002–2003. International annual), ed. 
R. G. Muradov. Saint Petersburg: Evropeiskii 
dom Publ., 2004, pp. 89–101 (in Russian).

Starodub T. Kh. Islamskii mir: khudozhestven-
naia kul’tura 7–17 vekakh: arkhitektura, izo-
brazhenie, ornament, kalligrafiia (Islamic 
world: art culture of the 7th–17th centuries: 
architecture, image, ornament, calligraphy). 
Moscow: Vostochnaia literatura Publ., 2010 
(in Russian). 

Tolstov S. P. Drevnii Khorezm. Opyt istoriko-
arkheologicheskogo issledovaniia (Ancient 
Khorezm. The experience of historical and ar-
chaeological research). Moscow: Moscow 
State University Publ., 1948 (in Russian).

Tolstov S. P.  Arkheologicheskie raboty 
Khorezmskoi arkheologo-etnografiches-
koi ekspeditsii Akademii nauk SSSR v 
1951 godu (Archaeological works of the 
Khorezm archaeological and ethnograph-
ic expedition of the USSR Academy of Sci-
ences in 1951). Sovetskaia arkheologiia (So-
viet archeology), 1954, vol. XIX, pp. 239–262 
(in Russian).

Khmel’nitskii S. Mezhdu arabami i tiurkami. Arkh-
itektura Srednei Azii 9–10 vekov (Between the 
Arabs and the Turks. Architecture of Central 
Asia 9th–10th centuries). Berlin — Riga: Con-
tinent Publ., 1992 (in Russian).

Khmel’nitskii S. Mezhdu Samanidami i mongol-
ami. Arkhitektura Srednei Azii 11  — nacha-
la 13 veka. Chast’ I. (Between the Samanids 
and the Mongols. Architecture of Central Asia 

11th — the beginning of 13th centuries). Ber-
lin  — Riga: Gamajun Publ., 1996 (in Rus-
sian).

Iusupov Kh. Razvaliny rabata Tansykly-depe (k 
voprosu o trasse iuzhnogo otrezka puti 
Khorezm-Iran Khamdallakha Kazvini) (Ru-
ins of Rabbi Tansykly-depe (to the ques-
tion of the route of the southern segment 
of the Khorezm-Iran route Hamdallah Ka-
zvini)). Karakumskie drevnosti (Karakum an-
tiquities),1970, vol. III, pp.133–136 (in Rus-
sian).

Iusupov Kh. Arkheologicheskie raboty v 
predgor’iakh Severo-Zapadnogo Kopetda-
ga i mezhdu Sarykamyshem i Kizil-Arvatom 
(Archaeological work in the foothills of the 
North-Western Kopetdag and between the 
Sarykamysh and Kizil-Arvat). Karakumskie 
drevnosti (Karakum antiquities),1972, vol. IV, 
pp. 122–142 (in Russian).

Begley W. E.  Four Mughal Caravanserais Built 
during the Reigns of Jahangir and Shah Ja-
han. Muqarnas, 1983, no. I, pp. 167–179.

Creswell K. A. S. A Short Account of Early Muslim 
Architecture. London: Penguin books Publ., 
1958. 

Elisséeff N. Khan. The Encyclopaedia of Islam, 
1978, vol. IV, pp. 1010–1017.

Erdmann K. Das Anatolische Karavansaray des 
13. Jahrhunderts, parts 1–2. Berlin: Verlag 
Gebr. Mann Publ., 1961; parts 3–4. Berlin: 
Verlag Gebr. Mann Publ., 1976.

Ettinghausen R., Grabar O. The Art and Archi-
tecture of Islam 650–1250. New Haven and 
London: Yale University Press Publ., 1994.

Grabar O. The Formation of Islamic Art. New Ha-
ven: Yale University Press Publ., 1973.

Herrmann G. Monuments of Merv: Traditional 
buildings of the Karakum. London: Society 
of Antiquaries of London Publ., 1999.

Hillenbrand R. Islamic Architecture: Form, func-
tion and meaning. Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 1994.

Kiani M. Y. Robat-e Sharaf. Teheran: Sekkeh Press 
Publ., 1981.

Kleiss W. Karawanenbauten in Iran. Vol. I–VI. Ber-
lin: Verlag von Dietrich Reimer Publ., 1996–
2002.

Kleiss W., Kiani M. Y. Iranian Caravansarais. Teh-
ran: Cultural Heritage Organization of Iran 
Publ., 1995.



221Региональные особенности архитектуры караван-сараев в Каракумах 

Kleiss W. Karawanen-wege und Karawanen-
bauten im Nahen Osten. Proceedings of the 
2nd International Congress on the Archaeolo-
gy of the Ancient Near East (22–26 May 2000, 
Copenhagen). Bologna: University of Bolo-
gna, 2016, pp. 93–110. 

Lebigre P. Tash Rabat et Gardaneh-ye-Nir, deux 
caravansérails remarquables. Caravan-
sérails, routes caravanières et récits de voya-
geurs. 4th Congress of the Asia & Pacif-
ic Network. Paris: CNRS Publ., 2011. URL: 
http://www.reseau-asie.com.

Müller K. Die Karawanserai im Vorderen Orient. 
Berlin: “Der Zirkel” Architektur-Vlg Publ., 
1920.

Sims E. Markets and Caravanserais. Architec-
ture of the Islamic World: Its history and so-
cial meaning. London: Thames and Hudson 
Publ., 1978, pp. 97–111.

Siroux M. Caravansérails d’Iran et petites con-
structions routières. Institut français 
d’archéologie orientale, 1949, no. LXXXI.

Williams T. The City of Sultan Kala, Merv, Turk-
menistan: Communities, neighbourhoods 
and urban planning from the eighth to the 
thirteenth century. Cities in the Pre-Modern 
Islamic World: The urban impact of religion, 
state and society. Oxford: Routledge Publ., 
2007, pp. 42–62.

Wordsworth P. Sustaining Travel. The Economy 
of Medieval Stopping Places Across the 
Karakum Desert, Turkmenistan. Landscapes 
of the Islamic World. Archaeology, History 
and Ethnography. Philadelphia: University 
of Pennsylvania Press Publ., 2016, pp. 219–
236. 

Yavuz A. T. The Concepts that Shape Anato-
lian Seljuq Caravanserais. Muqarnas, 1997, 
no. XIV, pp. 80–95.



УДК 72.033

В. П. Кирилко

Архитектура мечетей османского города Кефе  
(по материалам письменных и графических источников)*

Достоверной локализации поддается местоположение 40 мечетей, названия 27 из  них установле-
ны. К настоящему времени уцелела только одна постройка — Муфти-Джами, частично изменившая 
свой первоначальный вид. Она была соборной, возведена в 1622–1639 гг. Разрозненные сведения об ар-
хитектурных, конструктивных и  декоративных особенностях отдельных утраченных мечетей го-
рода содержатся в письменных, археографических и изобразительных источниках. Исключительную 
ценность для изучения местной архитектуры имеют «Книга путешествий» турецкого автора Евлия 
Челеби, посетившего Крым в 1666–1667 гг., а также научные труды и графика конца XVIII — XIX в. В горо-
де Кефе известны как раритетные постройки, появившиеся, надо полагать, не без участия ведущих 
мастеров Порты, так и рядовые сооружения с признаками, более характерными для провинциального 
зодчества. Первые единичны, выделяются значительной величиной, усложненной архитектоникой 
и относительно изысканным художественным оформлением. К их числу принадлежит самая главная 
постройка Кефе — соборная Биюк-Джами, которая была возведена шахзаде Сулейман-ханом во время 
правления санджаком (до 1520 г.), возможно, по проекту знаменитого зодчего Ходжа Синана. Вторые 
численно преобладали, обычно имели небольшой кубовидный объем молитвенного зала, трехъярусное 
расположение окон и преимущественно глухой восьмигранный барабан с куполом на парусах. Различие 
построек этой группы состояло главным образом в деталях, прежде всего разного рода пристройках, 
форме и количестве проемов, декоративном убранстве. Сохранились изображения и описание одной 
из таких мечетей — квартальной Кишла-Джами. Основное влияние на мусульманское культовое зод-
чество города в  османское время оказали тенденции столичной архитектурной моды и, возможно, 
примеры отдельных зданий, конкретизация которых пока затруднительна.

Ключевые слова: Каффа, Кефе, Эвлия Челеби, Ходжа Синан, османская архитектура, джами, месджид.

V. P. Kirilko

ARCHITECTURE OF THE MOSQUES OF THE OTTOMAN  
CITY OF KEFE (Based on written and graphic sources)

With certainty, 40 mosques can be localized. The names of 27 of them have been identified. By now only one build-
ing has survived — Mufti-Jami. Its original form has partially changed. It was a cathedral, built in 1622–1639. Dis-
parate information about the architectural, constructive and decorative features of some of the lost mosques of 
the city is contained in the written, archaeographic and pictorial sources. Of exceptional value for the study of local 
architecture is the “Book of Travels” of the Turkish author Evlia Chelebi, who visited the Crimea in 1666–1667, as well 
as scientific works of the late 18th–19th centuries. In the city of Kefе there are some rare buildings that came to be, 
probably with the participation of the main masters of Porta. Some conventional structures with symptoms that 
are characteristic of provincial architecture are also known. The buildings of the first group are single and are deter-
mined by a considerable size, complex architectonics and relatively refined decoration. Among them is the most im-
portant construction of Kefе — the cathedral Biyuk-Jami, which was built by shahzade Suleiman Khan during the 
reign of Sanjak (before 1520), possibly by the famous architect Hodja Sinan. The second group predominates in the 
number of its exponents. Usually they had a prayer hall in the form of a cube in small volume, and an arrangement 
of the windows in three tiers and, as a rule, a closed octagonal drum with a dome on sails. The difference between 
the buildings within this group consisted mainly in the details. This is, first of all, a different kind of extension, the 
shape and number of the openings, the decorative design. The images and description of one of these mosques — 

*  Исследование подготовлено в рамках выполнения плановой темы Отдела средневековой ар-
хеологии ФГБУН «Институт археологии Крыма РАН» — «Кросс-культурные связи населения Таври-
ки и близлежащих территорий в эпоху средневековья» (Государственный регистрационный номер 
темы 1005-2015-0007).



223Архитектура мечетей османского города Кефе... 

the quarterly Kyshl-Jami, have been preserved. The main influence on the Muslim religious architecture in the city 
in the Ottoman period was the capitals’ current trend in architecture fashion and, perhaps, examples of individual 
buildings, about which it is still difficult to specify.

Keywords: Kaffa, Kefe, Evliya Chelebi, Hodja Sinan, Ottoman architecture, Jami, Mesjid.

После 1475  г. бывшие владения ге-
нуэзцев и  феодоритов в  Крыму были 
преобразованы в  новую провинцию 
(санджак, затем лива) Османской импе-
рии  — Кефе, охватывавшую значитель-
ную часть полуострова (Veinstein 1990: 
587), которая вскоре, в  конце XVI  в., 
в связи со все более увеличивающимся 
военным значением получит самый вы-
сокий в государстве административный 
статус — эялет, или бейлербейлик с од-
ноименным городом в  качестве столи-
цы, сменившей прежнюю Каффу (совр. 
г. Феодосия) (Бочаров 2008: 44).

Поддается локализации местополо-
жение сорока мечетей, из  которых че-
тыре находились в  цитадели (Френк 
Хисар), двадцать две были возведе-
ны на  окруженной крепостными стена-
ми городской территории (Кале Бурун), 
одна включена в комплекс строений ту-
рецкого бастиона у  башни Св.  Констан-
тина, а  тринадцать располагались в  не-
укрепленном предместье (Топраклы Ва-
рош или Кала-и Хак). Названия двадцати 
семи сооружений достоверно опреде-
лены. Почти все постройки, за исключе-
нием единственной  — Муфти-Джами, 
лишь частично сохранившей свой пер-
воначальный облик, полностью утраче-
ны (Бочаров 2016: 121–134). 

Основной целью настоящего исследо-
вания является систематизация сведений 
об  архитектурных, конструктивных и  де-
коративных особенностях всех известных 
мечетей этого османского города, кото-
рые содержатся в свидетельствах очевид-
цев, заставших постройки до разрушения, 
а также различного рода рисунках, гравю-
рах, обмерных чертежах и  фотоснимках 
с изображениями самих памятников.

Исключительную ценность для изуче
ния местного зодчества имеет «Книга пу-
тешествия» турецкого автора Эвлии Че-
леби, который в  1666–1667  гг. посетил 
полуостров и  относительно подробно 
описал его основные населенные пунк-
ты, обратив пристальное внимание на от-
дельные строения (Челеби 2008). В  го-
роде Кефе, нередко называемом также 
Кучук-Стамбул (Маленький Стамбул), со-
хранившем все лучшее из  генуэзского 
прошлого и  дополненном новыми зда-
ниями, Эвлию Челеби увиденное восхи-
тило. Перечисляя и описывая впечатлив-
шие его сооружения, среди конкретных 
архитектурных памятников путешествен-
ник особо отметил многочисленные ме-
чети (Там же: 181–184, 187). В  большин-
стве своем они появились после завоева-
ния Крыма османами, поскольку прежде, 
при генуэзцах, в  городе имелась всего 
лишь одна мусульманская культовая по-
стройка. В период между 1475 и 1520 гг. 
их количество стремительно увеличива-
ется до тридцати шести, а к 1542 г. уже со-
ставляет тридцать восемь, причем возво-
дятся как джами  — большие соборные 
мечети, где совершался общий пятнич-
ный молебен, так и многочисленные мес-
джиды, которые могли быть различными 
по назначению, величине и архитектони-
ке (ил.  1) (Balard, Veinstein 1980: 88; Боча-
ров 2016: 121). По  свидетельству Эвлии 
Челеби, в 1666–1667 гг. здесь было десять 
соборных и  пятьдесят1 квартальных ме-
четей, а «всего насчитывается шестьдесят 

1  Прежде автор перевода Е. В.  Бахревский 
указывал иное количество построек: «Всего 
имеется 30 квартальных мечетей» (Книга путе-
шествия 1999: 91), что является более правдо-
подобным.



224 В. П. Кирилко

михрабов единобожников» (Челеби 2008: 
181, 183).

Выделяется главное монументаль-
ное сооружение османской Кефе. Оно 
известно под названием Биюк Джами, 

или как мечеть султана Селима. Строе-
ние не  сохранилось, но  определенное 
представление о  нем позволяют полу-
чить свидетельства нескольких очевид-
цев, имевших возможность осматривать 

Ил. 1. Мечети Кефе. Контурные планы (Бочаров 2016: рис. 4)



225Архитектура мечетей османского города Кефе... 

памятник до  разрушения. Важными яв-
ляются наблюдения турецкого путеше-
ственника Евлии Челеби, который был 
не  только современником постройки, 
но  и достаточно хорошо разбирался 
в  архитектуре: «Соборная мечеть шах-
заде Сулейман-хана. Он построил ее, ко-
гда здесь правил. Все купола его строе-
ний внутри и снаружи особым образом 
покрыты свинцом, это светлая, полная 
света мечеть. Ее длина от кыбловых две-
рей до михраба — сто пятьдесят аяков, 
а от одной стороны до другой — все сто 
аяков. Есть двери с двух сторон и кыбло-
вые двери. Над внешней софой на  ше-
сти колоннах  — пять искусно устроен-
ных куполов. Внутри мечеть очень про-
сторная, занимает десять тысяч шагов. 
Но она находится на рынке, посреди ба-
зара на узеньком участке земли, и внеш
ний харам ее маленький. Он не соответ-
ствует величине мечети. Ее минарет2, 
минбар и  михраб построены в  старой 
форме» (Там же: 181).

По свидетельству П. С.  Палласа, по-
сетившего Феодосию в  первой полови-
не 1794 г. и успевшего застать здание це-
лым, это была «большая, построенная 
с  благородной простотой, прекрасная, 
еще порядочно сохранившаяся глав-
ная мечеть, называемая Биюк-Джами. 
Она имеет семнадцать саженей в  дли-
ну и  четырнадцать  — в  ширину. Глав-
ный ее купол  — более девяти саженей 
в поперечнике, и с трех сторон она еще 
имеет одиннадцать маленьких куполов. 
Два минарета вышиной в  шестнадцать 
саженей с  витой лестницей до  само-
го верха еще существовали, когда я  по-
ручил нарисовать вид Кафы со стороны 
бухты, представленный на листе четыр-
надцатом, но  затем они были разруше-
ны» (Паллас 1999: 116–117). Считается, 

2  В первоначальном варианте перевода, 
выполненного тем же автором  — Е. В.  Бахрев-
ским, было «минареты» (Там же).

что оба они исчезли в 1794–1796 гг. (Тун-
кина 2011: 31, 49)3, но  это не  бесспор-
но. По  крайней мере один из  них, за-
падный, продержался до  начала сле-
дующего века, будучи относительно 
детально изображен на  двух фасадах 
мечети  — переднем и  заднем, которые 
вместе с  чертежом плана в  1798  г., не-
задолго до  разборки всего здания, вы-
полнил архитектор Уильям Эсти (ил.  2) 
(О сохранении… 1872: табл. VII). Уцелев-
ший минарет отчетливо виден также 
на  акварели живописца И. А.  Иванова, 
запечатлевшей в 1803 г. общий вид Фео-
досии с  приезду (Тункина 2011: ил.  52), 
но  уже спустя год художник-пейзажист 
К. Ф.  Кюгельхен, летом и  осенью 1804  г. 
сопровождавший Е. Е.  Келера в  поезд-
ке по  югу России и  пробывший в  Кры-
му 14 месяцев, судя по весьма тщатель-
ной графической проработке им малей-
ших подробностей городской панорамы 
(ил. 3), действительно его не застал. Это 
обстоятельство дает основание предпо-
лагать, что минареты подверглись раз-
борке в  разное время, поочередно: во-
сточный — в 1794–1796 гг., западный — 
на рубеже 1803–1804 гг.

В конце августа  — начале сентября 
1803 г. появилась еще одна, совершенно 
бесценная, карандашная зарисовка в пу-
тевой тетради архитектора Н. А.  Льво-
ва с  изображением внутреннего про-
странства здания (ил. 4) (Там же: ил. 49). 
На  ней представлены не  только основ-
ные элементы интерьера (михраб, мим-
бар, мафиль) и его декоративное убран-
ство (раскраска арок), но  также отдель-
ные архитектурные детали, в частности, 

3  Данная информация исходит от  Е. Е.  Ке-
лера, которым в  служебной переписке 1820  г., 
надо полагать, на основании результатов поезд-
ки 1804 г. несколько раз упомянута «Огромная 
и  великолепная мечеть в  Кефе,  — у  коей быв-
шие весьма высокие минареты сломаны около 
1794–1796 годов» (О сохранении… 1872: 374).



226 В. П. Кирилко

световые проемы в  барабане и  нижней 
части купола, отсутствующие на  черте-
жах У.  Эсти. В  свою очередь, достовер-
ность этой графической информации 
подтверждается уже упомянутыми ак-
варелями И. А. Иванова и К. Ф. Кюгельхе-
на, которые независимо друг от друга за-
печатлели те же самые окна на фасадах, 
правда, в меньшем количестве — по од-
ному с  каждой стороны. Причем, судя 
по  достаточно правдоподобному пано-
рамному изображению города под на-
званием «Caffa ou Theodosie. Vue du haut 
de la Montagne au pied de la quelle elle est 

situee» (ил.  6), созданному неизвестным 
автором на  рубеже XVIII–XIX  вв., нельзя 
исключать вероятности того, что все гра-
ни в основании купола были с проемами 
для освещения внутреннего простран-
ства.

30  августа 1821  г. Э.  Паскаль, со-
провождавший Е. Е.  Келера в  поездке 
по Крыму, предоставил в Академию наук 
рапорт, в котором сообщил о состоянии 
мечети и результаты своих наблюдений, 
отметив в частности: «Большой внутрен-
ний свод, к несчастью, разрушен; он на-
много большего размера, чем подобный 

Ил. 2. У. Эсти. «Главная мечеть города Кефы». План и виды. 1798 г. (Тункина 2011: ил. 34)



227Архитектура мечетей османского города Кефе... 

Ил. 3. К. Кюгельхен. Вид крепости в Феодосии. Акварель, 1825 г. (Яровая 2010: рис. 2)

Ил. 4. Н. А. Львов. 
«Профиль кефской 
мечети». Зарисовка 
карандашом в путевой 
тетради, 1803 г. 
(Тункина 2011: ил. 49)



228 В. П. Кирилко

в Козлове [Евпатории. — И. Т.]. <…> Эта 
мечеть была самой большой во  всем 
Крыму и поэтому ничего не жалели для 
ее сооружения; все обрамления двер-
ных и оконных проемов были из белого 

мрамора; от всей этой пышности остался 
лишь центральный вход, который един-
ственный дает представление о том, ка-
ким мог быть этот великолепный памят-
ник» (Там же: 49–50). Из  других, более 

Ил. 5. Ф. Дюбуа де Монпере. «1. Старая генуэзская церковь и мечеть в Кефе. 2. Старые татарские 
бани, разрушенные вместе с мечетью в 1833 г.». Зарисовка карандашом в путевом альбоме, 1832 г. 
(Тункина 2011: ил. 63)

Ил. 6. Неизвестный автор. «Caffa ou Theodosie. Vue du haut de la Montagne au pied de la quelle elle est 
situee». Гравюра, рубеж XVIII–XIX вв. Фотокопия (Пономарева 1968: фото 13)



229Архитектура мечетей османского города Кефе... 

ранних источников, в частности, соглас-
но сведениям 1799 г., известно также то, 
что при возведении галереи (преддве-
рия) первоначального здания вторично 
использовались «четыре из дикого мра-
мора столпа цельные, вышиною каждый 
в 4 аршина», на одном из которых была 
нанесена греческая надгробная над-
пись 819 г. (Сумароков 1800: 62). Причем 
на прорисовке последней, выполненной 
Н. Н. Мурзакевичем, имеется помета, со-
общающая размеры фрагментарно уце-
левшей колонны в  дюймах  — «диаметр 
17 д.» (= 43,18 см) (Тункина 2011: 99–100, 
ил. 48). По свидетельству В. В. Латышева, 
упомянутый лапидарный источник имел 
следующий вид: «Столп из  белого мра-
мора с синими жилами, сверху обломан-
ный, выш. 1,47 м, диам. около 0,42 м» (Ла-
тышев 1896: 82–84, № 75).

В июле 1832 г. Ф. Дюбуа де Монпере, 
заставший остатки здания в  полуразру-
шенном состоянии, успел нарисовать 
только нижнюю часть главного фасада, 
уже утратившего галерею и  перекры-
тие, но  еще сохранившего профилиро-
ванный наличник входа (на который 
в  свое время особое внимание обратил 
Э.  Паскаль), пилястры, оконные проемы 
и  внешний михраб с  ячеистой конхой 
(ил.  5) (Тункина 2011: ил.  63). Представ-
ляя информацию о самом памятнике, он 
практически дословно повторил описа-
ние П. С. Палласа, однако от себя добавил 
то, что данная мечеть якобы перестрое-
на из  епископальной церкви, возведен-
ной генуэзцами в начале XIV в., от кото-
рой в ходе превращения уцелел главный 
купол (Дюбуа де Монпере 2009: 83).

Мечеть представляла собой прямо-
угольное в плане монументальное мно-
гокупольное здание с  трехнефным за-
лом, открытой галереей на входе и пред-
варявшим ту небольшим, огражденным 
с  боков и  спереди внутренним двором, 
образующих вместе компактное, замк

нутое отовсюду стенами, равносторон-
нее сооружение с  четко выраженной 
продольной осью, ориентированной 
на Мекку (ил. 2).

Основной объем строения снаружи 
завершался двухуровневым барабаном, 
в нижней части — высоким октогональ-
ным, в верхней — низким и немного за-
ступавшим вовнутрь, шестнадцатигран-
ным, который, в  свою очередь, под-
держивал большой полусферический 
купол на парусах, увенчанный классиче-
ским османским алемом  — навершием 
из трех разновеликих шаров с полумеся-
цем рогами вверх. Соответствующее ему 
центральное помещение молитвенного 
зала было квадратным, имело главный 
вход с  северной стороны, расположен-
ный посередине стены точно напротив 
михраба. С боковыми, вытянутыми про-
дольно, прямоугольными компартимен-
тами оно сообщалось посредством пары 
арочных проемов стрельчатого профи-
ля, разделенных между собой широким 
простенком. Внутреннее пространство 
каждого из  них было перекрыто тремя 
одинаковыми куполами на подпружных 
арках и парусах4, поддерживаемых сна-
ружи низкими восьмигранными бараба-
нами. В  северных концах обоих проле-
тов находились лестницы, которые вели 
на  мафиль и  минареты. Рядом с  ними, 
в  продольных стенах, расположены 
боковые входы в  здание, по  одному 

4  По мнению Б. Н. Засыпкина, они были пе-
рекрыты «двумя куполками на арках» (Засыпкин 
1927: 140). Подобной точки зрения придержи-
вается также С. Г.  Бочаров, считая, что над бо-
ковыми нефами мечети было по два маленьких 
купола с  восьмигранными барабанами (Боча-
ров 2016: 127). Данные выводы маловероятны, 
поскольку достоверно известно общее коли-
чество малых куполов — одиннадцать (Паллас 
1999: 116–117), из которых пять находилось спе-
реди, над галереей, а остальные — симметрич-
но перекрывали боковые компартименты мо-
литвенного зала.



230 В. П. Кирилко

с каждой стороны. На южном фасаде все 
три части молитвенного зала структурно 
выделены, будучи разграничены между 
собой слегка выступавшими из  плоско-
сти стены двумя массивными пилонами.

Галерея, примыкавшая к  зданию 
спереди, представляла собой изящную 
стрельчатую аркаду с  шестью опорами 
в виде круглых мраморных колонн вто-
ричного использования, возможно, с ко-
ринфскими капителями. Судя по обмер-
ным чертежам У.  Эсти, она могла иметь 
одинаковую высоту с  боковыми поме-
щениями и  завершалась общим с  ними 
карнизом, замыкавшим плоскость сте-
ны по всему периметру здания на одном 
уровне. Ее внутреннее пространство 
было перекрыто пятью одинаковой ве-
личины маленькими куполами на  пару-
сах с  низкими барабанами восьмигран-
ной формы. Снизу они дополнительно 
поддерживались подпружными арка-
ми, которые, опираясь на  пристенные 
пилястры и свободно стоящие колонны 
галереи, визуально разделяли пролет 
на отдельные квадратные в плане ячей-
ки. Главный вход в мечеть был обрамлен 
профилированным наличником. По  обе 
стороны от  него в  северной стене раз-
мещены внешние михрабы, украшен-
ные плетенками и сталактитами. Они вы-
полнены в  характерном для османских 
сооружений стиле, имеют упрощенные 
формы.

Освещение внутреннего простран-
ства мечети было многоярусным. Окна 
основного объема здания располага-
лись на двух уровнях, одно над другим. 
Они прямоугольные с  арочным завер-
шением, между собой отличались об-
рамлением, были защищены решетками: 
нижние — металлическими, верхние — 
предположительно гипсовыми или ка-
менными с остеклением отверстий. Над 
михрабом находилось одно круглое 
окно. Световые арочные проемы име-

лись также на  фасадных плоскостях ба-
рабана основного купола, в  нижней ча-
сти — по три, в верхней — либо на всех 
гранях, либо на каждой второй из них.

Вход во  внутренний двор располо-
жен в передней части ограды напротив 
дверного проема мечети, на  продоль-
ной оси всего здания, был украшен мо-
нументальным порталом, немного вы-
ступавшим из  плоскости стены. Рядом 
с ним симметрично находились относи-
тельно большие проемы, вероятнее все-
го, зарешеченные  — по  пять с  каждой 
стороны. Подобные отверстия в  клад-
ке, позволявшие визуально расширить 
внутреннее пространство двора и  на-
сытить его светом, были предусмотре-
ны также с боков — всего по два на фа-
сад, причем крайние из них открывались 
в  галерею. Оба минарета примыкают 
к  постройке снаружи на  одной линии 
с  передней стеной ее основного объе-
ма. Они могли иметь квадратное в  пла-
не подножие, пирамидальный переход 
к круглому в сечении стволу и профили-
рованное снизу шерфе с многогранным 
ограждением, завершались цилиндри-
ческой башенкой с  конусовидной кры-
шей, увенчанной алемом.

План здания полностью согласован 
с  его внешним обликом, образующим 
из  отдельных объемов пирамидальную 
композицию. Создав систему взаимно 
уравновешенных сводов, архитектору 
удалось не  только эффективно органи-
зовать внутреннее пространство мече-
ти, но также рационально распределить 
нагрузки от  купольного перекрытия 
центральной части сооружения на  кон-
струкции внешнего периметра.

Большая мечеть Кефе представляла 
собой уникальное сооружение, не имею-
щее близких аналогий на  территории 
полуострова. В  определенной степе-
ни с  ней сопоставима лишь одна крым-
ская постройка, причем настолько же, 



231Архитектура мечетей османского города Кефе... 

по  местным меркам, грандиозная и  не-
ординарная  — Джума-Джами в  городе 
Гёзлёв, которая является ярким произве-
дением столичной архитектурной шко-
лы и  была построена великим зодчим 
Ходжа Синаном (ок.  1489  — 1588). Не-
смотря на то что в небезызвестном спис-
ке, где перечисляются все произведения 
последнего, кефская мечеть не упомяну-
та, очевидное тождество стиля и  нали-
чие в Крыму целых двух достоверно под-
тверждаемых работ мастера (гёзлёвской 
Джума-Джами и бань Султана Сулеймана 
в Кефе) позволили в свое время Б. Н. За-
сыпкину предположительно связать ее 
происхождение именно с  творчеством 
знаменитого турецкого зодчего, а возве-
дение самого здания «отнести к середи-
не XVI в.». Более того, по мнению иссле-
дователя, оба эти культовые сооружения 
оказали влияние на  дальнейшее разви-
тие местных купольных мечетей и  ос-
новные зоны их распространения в  ре-
гионе (Засыпкин 1927: 140–143).

Поскольку Эвлией Челеби однознач-
но указано, что мечеть была возведена 
Сулейман-ханом во  время правления 
санджаком, А. П. Григорьев счел возмож-
ным уточнить дату сооружения, за  ко-
торым, как он полагает, «без всяких ви-
димых на то оснований укрепилось имя 
султана Селима II (1566–1574)». Согласно 
выводам исследователя, постройка по-
является до  1520  г., «ближе всего стоит 
к  стамбульской Шахзаде, будучи гораз-
до проще ее по  формам», и  принадле-
жит к  наиболее раннему этапу в  твор-
честве Синана (Григорьев 1974: 27–28). 
Несмотря на  то что сам турецкий пу-
тешественник, обычно не  упускавший 
важных деталей, с  деятельностью зна-
менитого зодчего данное строение ни-
как не связывает, оно и сейчас, по обык-
новению, продолжает относиться к  бо-
гатому наследию мастера (Бочаров 2016: 
127), хотя документального подтвержде-

ния этому до сих пор нет (Goodwin 1993; 
Necipoğlu 2005).

Неподалеку от мечети султана Сулей-
мана, на  соседней рыночной площади 
Кефе (ил.  6), находилась еще одна, по-
явившаяся почти век спустя, монумен-
тальная культовая постройка с  харак-
терными для османской архитектурной 
традиции формами и  декоративным 
убранством, но  несколько выделявшая-
ся своей необычной объемно-плано-
вой структурой  — Муфти-Джами, воз-
ведение которой было начато в 1032 г. х. 
(=  1622/23  г.), а  завершено в  1048  г.  х. 
(=  1638/39  г.). Будучи почти современ-
ником памятника, Евлия Челеби о  нем 
сообщает весьма лаконично: «Это тоже 
крытая свинцом мечеть с  выстроенным 
из  камня минаретом», обратив основ-
ное внимание лишь на  посвятительные 
надписи здания и их даты (Челеби 2008: 
181–182). Само строение, претерпев не-
сколько ремонтов, достаточно неплохо 
сохранилось до  наших дней и  позволя-
ет получить относительно полное пред-
ставление о  его первоначальной ар-
хитектонике и  стилевых особенностях, 
чему особо благоприятствует много-
численный иконографический матери-
ал, прежде всего зарисовка в  путевом 
альбоме Ф.  Дюбуа де Монпере и  лито-
графия В. О. Руссена, а также старые фо-
тоснимки (ил.  7, 8) (Засыпкин 1927: 144; 
Крикун 1998: 18–20; Тункина 2011: 50, 52, 
ил. 67, 68; Бочаров 2016: 128, рис. 6).

Мечеть в  плане квадратная с  боль-
шим, вынесенным наружу прямоуголь-
ным выступом в  кыбловой стене, в  глу-
бине которого на  продольной оси по-
стройки находится михраб в  виде ниши 
пятигранного сечения с семирядной ста-
лактитовой конхой (ил.  9–13). С  север-
ной стороны она имела открытую гале-
рею, полностью утраченную уже к началу 
XIX в., но следы ее примыкания к зданию 
сохранились на  поверхности фасада 



232 В. П. Кирилко

Ил. 7. Феодосия. Здание мечети Муфти-Джами в застройке набережной части города. Общий вид 
с юго-запада. Открытка начала ХХ в.

Ил. 8. В. О. Руссен. «Римско-католическая церковь в Феодосии». Литография, 1843–1849 гг. (Мальгина 
2006: № 263)



233Архитектура мечетей османского города Кефе... 

Ил. 10. Муфти-Джами. Фрагмент центральной части северного фасада. Вид с севера. Фото 1966 г. 
(Лопушинская 1966: фото 6)

Ил. 9. Муфти-Джами. Северный фасад и план. Обмер 1966 г. (Лопушинская 1966: лист 1, 3)



234 В. П. Кирилко

и были запечатлены на обоих известных 
исторических изображениях5. Минарет 
находится у северо-западного угла строе-
ния сбоку. Он имел квадратное в  плане 
кубическое подножие, пирамидальный 
переход к  двенадцатигранному6 в  сече-

5  В свое время нечто подобное допускал 
также Б. Н. Засыпкин, но обосновывал свой вы-
вод иначе: «На северной, наружной, стене име-
ется михраб, дающий основание предполагать 
присутствие здесь галереи, так как михрабы 
прямо на  улицу в  неприкрытое место, вообще 
говоря, никогда не  делались» (Засыпкин 1927: 
144), что, касательно последнего, не  бесспор-
но, ибо ему противоречат достаточно показа-
тельные образцы других провинциальных куль-
товых построек, например мечети в с. Пионер-
ское (Кирилко 2012: 276, рис. 3, 5, 27–29). 

6  А. А.  Артемов и  С. Г.  Бочаров ошибочно 
считают, что ствол минарета был восьмигран-
ным (Артемов 1985: 286; Бочаров 2016: 128).

нии стволу и  усложненной формы шер-
фе, завершался цилиндрической башен-
кой с конусовидной крышей, увенчанной 
классическим османским алемом.

Сейчас в  строение ведут три входа, 
часть которых вполне могла появить-
ся вследствие приспособления мечети 
под христианский храм в  первой поло-
вине XIX в. Главный из них и однозначно 
первоначальный расположен спереди, 
напротив михраба, был украшен профи-
лированным наличником (ил. 10). По обе 
стороны от  дверного проема симмет
рично находились две одинаковые 
аназа  — пятигранные в  сечении ниши 
с  пятирядным сталактитовым сводом 
(ил. 11). Два других входа расположены 
с  западного бока: один  — на  попереч-
ной оси здания, второй  — у  минарета, 
обеспечивая доступ в молитвенный зал, 
на  минарет, а  также, посредством лест-
ницы внутри стены, на мафиль (ил. 12).

Основной объем здания имел кубо-
видную форму, завершался низким шест-
надцатигранным7 барабаном с  немного 
уплощенным снаружи куполом. Южный 
компартимент был перекрыт сфериче-
ской конхой. Обе конструкции с паруса-
ми. Освещение внутреннего простран-
ства трехъярусное. Окна здания рас-
полагались на  двух уровнях, одно над 
другим. Они прямоугольные с  арочным 
завершением, между собой отличались 
обрамлением, были защищены решет-
ками. Над михрабом находилось одно 
круглое окно. Световые арочные про-
емы имелись также в  каждой грани ба-
рабана основного купола.

В качестве декоративной отделки 
здания применено характерное для ос-
манской архитектурной традиции с  ан-
тичными истоками зональное чередо-
вание на фасадах бутовой и плинфовой 

7  По мнению А. А.  Артемова, барабан был 
двенадцатигранным (Артемов 1985: 286).

Ил. 11. Муфти-Джами. Внешний михраб 
северного фасада. Вид с северо-запада. 
Фото 1966 г. (Лопушинская 1966: фото 8)



235Архитектура мечетей османского города Кефе... 

кладки, а  также используются профи-
лированные каменные наличники про-
емов и литые гипсовые панели с геомет
рическим орнаментом, украшавшие вну-
тренний михраб (ил. 13).

В мусульманской архитектуре Крыма 
кефская Муфти-Джами, подобно сосед-
ней мечети шахзаде Сулеймана, будучи 
единственной в своем роде, выделялась 
среди остальных величиной и формами, 
тяготеющими к столичной строительной 
культуре. Другие известные сейчас куль-
товые сооружения региона, как прави-
ло, были меньшего размера, имели бо-
лее простую архитектонику и  являются 
обычными для османского провинци-
ального зодчества. Они представлены 
двумя основными разновидностями по-
строек, которые между собой отличают-

ся расположением фасадных граней ку-
польного барабана по отношению к ли-
цевой поверхности стен кубовидного 
объема здания  — либо немного сме-
щенных вовнутрь, как у  Муфти-Джами, 
либо находившихся в  одной плоскости 
с ними.

Показательной для второй группы па-
мятников является мечеть Кишла-Джами 
в  Кефе, относительно убедительную ре-
конструкцию которой на  основании ак-
варелей К. Ф.  Кюгельхена (ил.  3, 14) осу-
ществил современный исследователь па-
мятника С. Г. Бочаров (Бочаров 2016: 129, 
рис.  7). Основными недостатками пред-
принятой им попытки трансформировать 
перспективные изображения в  ортого-
нальную проекцию главного фасада явля-
ются нарушение пропорций и неточность 

Ил. 12. Муфти-Джами. Северо-западный угол мечети. Проемы, ведущие к лестнице в толще стены. 
Вид с юго-востока. Фото 1966 г. (Лопушинская 1966: фото 50)



236 В. П. Кирилко

деталей — слишком приземистый основ-
ной объем здания, отсутствие на чертеже 
проемов (даже тех, что видны на  рисун-
ке художника) и  восьмигранное подно-
жие минарета, совершенно не  характер-
ное для подобных сооружений, причем 
самим автором в  тексте публикации оно 
определено как прямоугольное. В 1811 г. 
эта постройка была приспособлена под 
Феодосийский музей древностей, в кото-
рой тот находился шесть десятилетий (по-
сле 1871  г. в  связи с  переездом послед-
него ее передали местной лютеранской 
общине для обустройства кирхи), что 
в совокупности, несомненно, благоприят-
ствовало привлечению внимания иссле-
дователей и  путешественников, оставив-
ших после ознакомления с  ней различ-
ного рода изображения и  письменные 
свидетельства (Тункина 2011: 97–98, 106, 

127, 130, 135, 177, 180–181, 183–184, ил. 66; 
Дюбуа де Монпере 2009: 86).

В свое время Кишла-Джами распола-
галась в юго-восточной части централь-
ной площади средневекового города, 
в  непосредственной близости от  стен 
цитадели и, вероятнее всего, была квар-
тальной мечетью. Она квадратная в пла-
не с кубовидным объемом, верхняя часть 
которого преобразована в  восьмигран-
ный барабан, завершавшийся крышей 
пирамидальной формы с  классическим 
османским алемом. Судя по  иконогра-
фическому материалу, в  самом начале 
XIX в. здание имело черепичную кровлю, 
тогда как позднее Э.  Паскаль сообщает, 
что (надо полагать, прежде) «купол был 
покрыт свинцом, но  он был утрачен», 
чему отчасти не противоречит и справ-
ка губернатора Д. В. Нарышкина, в кото-
рой эта мечеть отнесена к числу постро-
ек, чьи «свинцовые покрышки» не сохра-
нились (Тункина 2011: 50, 52). На данном 
этапе исследований оба варианта кон-
струкции в качестве возможного перво-
начального завершения Кишла-Джами 
в равной степени приемлемы.

Вход один, вел в здание с северной сто-
роны. Дверной проем арочный, обрамлен 
высоким профилированным наличником 
прямоугольной формы. Освещение внут
реннего пространства, вероятнее всего, 
было двухъярусным. Каждая стена строе-
ния могла иметь по  три окна: в  нижней 
части — два прямоугольных, а над ними, 
посередине — одно арочное. На акваре-
ли К. Ф.  Кюгельхена проемы обозначены 
только на отдельных фасадных гранях ба-
рабана (ил. 3, 14), но, возможно, художник 
имел в  виду и  таким образом изобразил 
верхние окна основного объема, кото-
рые довольно убедительно представле-
ны Ф.  Дюбуа де Монпере на  литографии 
1840 г. (ил. 15). В этой связи весьма приме-
чательным является датированное 1864 г. 
сетование Н. Н. Мурзакевича относитель-

Ил. 13. Муфти-Джами. Михраб. Вид с северо-
востока. Фото 1966 г. (Лопушинская 1966: 
фото 47)



237Архитектура мечетей османского города Кефе... 

но состояния постройки, «находящейся 
в  соседстве с  обывательским домом, хо-
зяин которого, пристроив к стене мечети 
свою стену, закрыл окно одно из четырех 
верхних, дающих необходимый свет» (Тун-
кина 2011: 177).

Минарет находился у  северо-во-
сточного угла мечети8, расположен сбо-
ку. Он массивный и  немного приземи-
стый, увенчан классическим османским 
алемом. Его ствол, шерфе и  башенка 
с  пирамидальным навершием в  сече-
нии многогранные, возможно, были ок-
тогональными, подножие кубовидное. 
Реконструируемые размеры Кишла-
Джами в  плане: основного объема зда-
ния  — 8,5  ×  8,5  м, основания минаре-
та — 2,4 × 2,2 м (Бочаров 2016: 129).

8  С. Г.  Бочаров ошибочно, надо полагать, 
по недосмотру сообщает о расположении мина-
рета с западной стороны здания (Бочаров 2016: 
129), что противоречит иконографическим ис-
точникам (рис. 1, 3, 14) и его же собственной ре-
конструкции плана.

Остальные, в  большинстве своем 
полностью утраченные, османские ме-
чети города сейчас известны исключи-
тельно благодаря археографическим 
и  литературным источникам, которые, 
однако, позволяют судить лишь об  от-
дельных архитектурно-конструктивных 
и декоративных особенностях строений, 
а  также иногда о  датах их возведения 
(Там же: 121–216).

Так, сообщая о  других культовых со-
оружениях Кефе, Эвлия Челеби среди 
соборных мечетей особо отметил некую 
постройку близ Куле-капу, восхитившую 
его своим декоративным убранством: 
«Это мечеть без свинцового покрытия, 
но  достаточно благоустроенная. Створ-
ки ее больших кыбловых дверей укра-
шены мелким хамелеоновым узором, 
отличной резьбой и различными цвета-
ми, с  которыми не  сравнятся подобные 
узоры мастера Бурсалы Фахри Челе-
би, которые он вырезает из  бумаги. Ви-
дит Бог, с этим согласны и образованные 

Ил. 14. К. Кюгельхен. Крепость в Феодосии. Фрагмент. Акварель, 1825 г. (Тункина 2011: 4)



238 В. П. Кирилко

господа. На этих высоких воротах такая 
искусная резьба, что это похоже на  до-
зволенное волшебство. В  действитель-
ности это генуэзская резьба. Но глаза че-
ловеческие до сих пор не видели подоб-
ного совершенства» (Челеби 2008: 183). 
По  мнению современных исследовате-
лей, данная мечеть носила имя первого 
османского правителя города — Касым-
паши и  была возведена либо в  888  г.  х. 
(= 1483 г.), либо в 885 г. х. (= 1480–1481 гг.) 
(Бочаров 2016: 125–126).

При описании мечетей турецким пу-
тешественником особо выделяются де-
тали сооружений, влияющие на  форми-
рование архитектурной среды: «В этом 
городе в двадцати местах есть строения, 
крытые свинцом. И всего сорок минаре-
тов каменной кладки. И бессчетное чис-
ло низких минаретов» (Челеби 2008: 184).

Эвлия Челеби счел необходимым 
специально отметить также то, что мече-
ти, в которых «произносят соборную мо-
литву», были крыты не  только свинцом, 
но отдельные из них имели черепичную 
кровлю. На завершение построек он об-

ращает особое внимание: Ени-Джами — 
«без свинца, крыта черепицей», мечеть 
Гуль-баши  — «также крытая черепицей 
и  благоустроенная», мечеть Таджир Ха-
джи Наби  — «крытая свинцом, благо-
устроенная и древняя, большая мечеть», 
квартальная мечеть Хаджи Идриса  — 
«изящная мечеть с  высоким, крытым 
свинцом куполом, достойна быть собор-
ной» (Там же: 182–183).

Достаточно любопытным является 
еще одно его обобщающее, весьма об-
разное, свидетельство, появившееся 
при описании пятничных мечетей: «У них 
зеркальные крыши» (Там же: 181). Веро-
ятнее всего, речь идет о не успевшем по-
тускнеть от патины металле9 или исполь-
зовании блестевшей на солнце глазуро-
ванной керамики, пример чего наглядно 
демонстрирует «небольшое купольное 
здание, покрытое зеленой поливной че-
репицей», в  свое время находившееся 

9  В качестве параллели весьма показателен 
пример гёзлёвской мечети Бехадыр Герай-ха-
на в  его же интерпретации: «На целый фарсах 
сверкает свинец ее куполов» (Челеби 2008: 53).

Ил. 15. Ф. Дюбуа де Монпере. «Маленькая мечеть в Феодосии, преобразованная в музей». 
Литография, перв. пол. XIX в. (Тункина 2011: ил. 66)



239Архитектура мечетей османского города Кефе... 

рядом с  Муфти-Джами (ил.  6–8) (Засып-
кин 1927: 144).

Сведения о  конструктивных особен-
ностях культовых строений османско-
го времени дополняет выполненное 
Б. Н. Засыпкиным описание одной из не-
больших мечетей Кефе, которая была 
перекрыта куполом на  сферических 
парусах и  имела внутренние размеры 
8,80 × 8,80 м: «В ней следует отметить, что 
все арки и паруса выложены из кирпича. 
Из  кирпича же выложен михраб в  виде 
ниши с  ячеистым полукуполом. Мечеть 
имеет много трещин, проходящих через 
купол и стены. Внутри была штукатурка, 
которая на  многих местах отлетела, об-
нажив конструкции» (Там же: 144).

Подводя итоги исследованию, необ-
ходимо отметить, что с присоединением 
Крыма к Османской империи в застрой-
ке региона произошли ощутимые изме-
нения. Основное влияние на  его облик 
оказали тенденции столичной архитек-
турной моды и, возможно, примеры от-
дельных зданий, конкретизация кото-
рых пока затруднительна (Goodwin 1992: 
92–379). При этом в самом городе Кефе 
известны как раритетные постройки, по-
явившиеся, надо полагать, не  без уча-
стия ведущих мастеров Порты, так и ря-
довые сооружения с признаками, более 
характерными для провинциального 
зодчества. Первые единичны, выделя-
ются значительной величиной, услож-
ненной архитектоникой и относительно 
изысканным художественным оформ-
лением. Вторые численно преобладали, 
обычно имели небольшой кубовидный 
объем молитвенного зала, трехъярусное 
расположение окон и преимущественно 
глухой восьмигранный барабан с  купо-
лом на  парусах, а  их различие состоя-
ло главным образом в  деталях, прежде 
всего разного рода пристройках, фор-
ме и количестве проемов, декоративном 
убранстве.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Артемов 1985 — Артемов А. А. Крымская об-

ласть  // Памятники градостроительства 
и архитектуры Украинской ССР. Иллюст
рированный справочник-каталог. Т.  2. 
Киев: Будівельник, 1985. С. 260–333.

Бочаров 2008  — Бочаров  С.  Г. Кефе  // Фео-
досия. Симферополь: Универсум, 2008. 
С. 44–46.

Бочаров 2016 — Бочаров С. Г. Мечети города 
Каффа (Кефе) // Поволжская археология. 
2016. № 2 (16). С. 120–137.

Григорьев 1974  — Григорьев  А.  П. «Книга пу-
тешествия» Эвлии Челеби  — источник 
по истории Крыма XIII–VII вв. // Историо-
графия и  источниковедение истории 
стран Азии и  Африки. Вып.  III. Л., 1974. 
С. 19–28.

Дюбуа де Монпере 2009  — Дюбуа де Мон-
пере  Ф. Путешествие по  Кавказу, к  чер-
кесам и  абхазам, в  Грузию, Армению 
и в Крым. В 6 т. Париж, 1863. Т. 5, 6 / пер., 
пред. и  прим. Т. М.  Фадеевой. Симферо-
поль: Бизнес-Информ, 2009.

Засыпкин 1927  — Засыпкин  Б.  Н. Памятники 
архитектуры крымских татар  // Крым. 
1927. № 2 (4). С. 113–168.

Кирилко 2012  — Кирилко  В.  П. Мечеть в  Эс-
ки-Сарае (Пионерское)  // STRATUM plus. 
Вып. 6. СПб.; Кишинев; Одесса; Бухарест: 
Stratum plus, 2012. С. 261–297.

Книга путешествия 1999  — Книга путеше-
ствия. Турецкий автор Эвлия Челеби 
о Крыме (1666–1667 гг.) / Бахревский Е. В. 
(пер. и комм.). Симферополь: ДАР, 1999.

Крикун 1998 — Крикун Е. В. Памятники крым-
ско-татарской архитектуры (XIII–XX  вв.). 
Симферополь: Крымучпедгиз, 1998.

Латышев 1896  — Латышев  В.  В. Сборник 
греческих надписей христианских вре-
мен из Южной России. СПб.: Типография 
Императорской Академии наук, 1896.

Лопушинская 1966 — Лопушинская Е. И. Мате-
риалы к проекту реставрации памятника 
архитектуры 1623 года — мечети Муфти 
Джами в г. Феодосия Крымской области. 
Киев, 1966  / Научный архив Института 
археологии Крыма Российской академии 
наук, Симферополь. Личный фонд Воро-
нина Ю. С. Папка № 165.



240 В. П. Кирилко

Мальгина 2006 — Мальгина М. Р. Виды Крыма 
первой половины XIX века: Каталог лито-
графий из  собрания Крымского респуб-
ликанского краеведческого музея. Сим-
ферополь: Сонат, 2006.

О сохранении… 1872 — О сохранении и воз-
обновлении в  Крыму памятников древ-
ности, и об издании описания и рисунков 
оных  // Записки Одесского Император-
ского общества истории и  древностей. 
Т. 8. Одесса, 1872. С. 363–403.

Паллас 1999 — Паллас П. С. Наблюдения, сде-
ланные во время путешествия по южным 
наместничествам Русского государства 
в 1793–1794 годах. М.: Наука, 1999. 246 с.

Пономарева 1968  — Пономарева  Л.  К. Гену-
эзская крепость в г. Феодосия. Доковая 
башня. Историческая записка  // Про-
ект ремонтно-реставрационных работ. 
Комплексные научные изыскания. Т.  II. 
Кн. 1. Вып. 1. Шифр 393. Киев, 1968 / На-
учный архив Института археологии Кры-
ма Российской академии наук, Симферо-
поль. Личный фонд Воронина Ю. С. Пап-
ка № 74.

Сумароков 1800  — Сумароков  П. Путеше-
ствие по  всему Крыму и  Бессарабии 
в 1799 году, Павлом Сумароковым. С ис-
торическим и  топографическим описа-
нием всех тех мест. М.: Университетская 
типография, 1800.

Тункина 2011 — Тункина И. В. Открытие Фео-
досии. Страницы археологического 
изучения Юго-Восточного Крыма и  на-
чальные этапы истории Феодосийско-
го музея древностей. 1771–1971 гг. Киев: 
Болеро, 2011. 

Челеби 2008 — Челеби Э. Книга путешествия. 
Крым и  сопредельные области (извле-
чения из  сочинения турецкого путе-
шественника XVII  века). Симферополь: 
«Доля», 2008.

Яровая 2010 — Яровая Е. А. Геральдика гену-
эзского Крыма. СПб.: Изд-во Гос. Эрмита-
жа, 2010.

Balard, Veinstein 1980 — Balard M., Veinstein G. 
Continuité ou changement d’un paysage 
urbain? Caffa génoise et ottomane // Actes 
des congrès de la Société des historiens 
médiévistes de l’enseignement supérieur 
public. 1980. Vol. 11. № 1. Р. 79–131.

Goodwin 1992  — Goodwin  G. A history of Ot-
toman architecture. London, Thames and 
Hudson, 1992.

Goodwin 1993  — Goodwin  G. Sinan: Ottoman 
Architecture аnd Its Values Today. London: 
Saqi Books, 1993.

Necipoğlu 2005 — Necipoğlu G. The Age of Sin-
an: Architectural Culture in the Ottoman 
Empire (1539–1588). Princeton NJ.: Prince-
ton University Press, 2005.

Veinstein 1990  — Veinstein  G. Réalités et prob-
lèmes de l’implantation Ottomane au Nord 
de la mer Noire (XVIe siècle)  // Ikinci Tarih 
boyunca Kara deniz Kongres. Ed. M. Sağlam. 
Samsun, Istanbul: T. C. Ondokuz Mayıs 
Üniversitesi Eğitim Fakültesi; Fransız Anado-
lu Araştırmaları Enstitüsü, 1990. P. 584–606.

REFERENCES
Artemov A. A. Krymskaya oblast’ (The Crimean re-

gion). Pamyatniki gradostroitel’stva i arhitek-
tury Ukrainskoj SSR. Illyustrirovannyj spravoch-
nik-katalog (Monuments of the town-planning 
and architecture of the Ukrainian SSR. Illustrat-
ed directory-catalog). Vol. 2. Kiev: Budіvel’nik 
Publ., 1985, рр. 260–333 (in Russian).

Bocharov S. G. Kefe (Kefe). Feodosija (Feodosia). 
Simferopol: Universum Publ., 2008, pp. 44–
46 (in Russian).

Bocharov S. G. Mecheti goroda Kaffa (Kefe) (The 
mosque of the Kaffa (Kefe) city). Povolzhs-
kaja arheologija (The Povolzhskaya Arkhe-
ologiya Journal), no.  2 (16). Kazan: Fjen 
Publ., 2016, pp. 120–137 (in Russian).

Grigor’ev A. P. «Kniga puteshestvija» Jevlii Che-
lebi  — istochnik po istorii Kryma 13–
17 vekov. («Book of travel» of the Evliya 
Chelebi — as a source of the history of the 
Crimea XIII–XVII centuries). Istoriografija i is-
tochnikovedenie istorii stran Azii i Afriki (His-
toriography and source study of the history 
of the countries of Asia and Africa). Issue III. 
Leningrad, 1974, pp. 19–28 (in Russian).

Dubois de Montpéreux  F. Puteshestvie po Ka-
vkazu, k cherkesam i abhazam, v Gruziju, Ar-
meniju i v Krym. V 6 tomah. Paris, 1863. T. 5, 
6 (Journey through the Caucasus, to circas-
sians and abkhazians, to the Georgia, Ar-
menia and Crimea. In 6 volumes. Paris, 1863. 
Vols. 5, 6). Trans. T. M. Fadeeva. Simferopol: 
Business-Inform Publ., 2009 (in Russian).



241Архитектура мечетей османского города Кефе... 

Zasypkin  B. N.  Pamjatniki arhitektury krym-
skih tatar (Monuments of architecture of 
the Crimean Tatars). Krym (Crimea), 1927, 
no. 2 (4). pp. 113–168 (in Russian).

Kirilko  V. P.  Mechet’ v Jeski-Sarae (Pionerskoe) 
(The Mosque in the Eski-Sarai (Pioneer)). 
STRATUM plus, vol. 6. Saint-Petersburg; 
Kishinev; Odessa; Buharest: Stratum plus 
Publ., 2012, pp. 261–297 (in Russian).

Kniga puteshestvija. Tureckij avtor Jevlija Chelebi 
o Kryme (1666–1667 gody) (Book of the trav-
el. Turkish author Evliya Chelebi about the 
Crimea (1666–1667-th)). Simferopol: DAR 
Publ., 1999 (in Russian).

Krikun E. V. Pamjatniki krymskotatarskoj arhitek-
tury (XIII–XX veka) (Monuments of the Crime-
an-Tatar architecture (13–20th centuries)). 
Simferopol: Krymuchpedgiz Publ., 1998 (in 
Russian).

Latyshev  V.  V. Sbornik grecheskih nadpisej hris-
tianskih vremen iz Juzhnoj Rossii (Collection 
of the Greek inscriptions of Christian times 
from the Southern Russia). Saint-Petersburg: 
Printing house of the Imperial Academy of 
Sciences Publ., 1896 (in Russian).

Mal’gina  M.  R. Vidy Kryma pervoj poloviny 
19 veka: Katalog litografij iz sobranija Krym-
skogo respublikanskogo kraevedcheskogo 
muzeja (Views of the Crimea of the first half 
of the 19th century: the catalog of the litho-
graphs from the collection of the Crimean Re-
publican Museum of Local History). Simfero-
pol: Sonat Publ., 2006 (in Russian).

O sohranenii i vozobnovlenii v Krymu pam-
jatnikov drevnosti, i ob izdanii opisani-
ja i risunkov onyh (About the preserva-
tion and renewal of ancient monuments 
in the Crimea, and about the publication 
of descriptions and drawings of it). Za-
piski Odesskogo Imperatorskogo Obshest-
va Istorii i Drevnostei (Notes of the Odessa 
Imperial Society of the History and Antiq-
uities), vol. 8, 1872, pp. 363–403 (in Rus-
sian).

Pallas  P.  S. Nabljudenija, sdelannye vo vremja 
puteshestvija po juzhnym namestnichest-
vam Russkogo gosudarstva v 1793–1794 go-
dah (Observations, which made during a trip 
through the southern governors of the Rus-
sian state in 1793–1794). Moscow: Nauka 
Publ., 1999 (in Russian). 

Sumarokov  P. Puteshestvie po vsemu Kry-
mu i Bessarabii v 1799 godu, Pavlom Su-
marokovym. S istoricheskim i topogra-
ficheskim opisaniem vseh teh mest (Travel 
around the Crimea and Bessarabia in 1799 
of Pavel Sumarokov. With a historical and 
topographical description of all those plac-
es). Moscow: University Printing Publ., 
1800 (in Russian).

Tunkina  I.  V. Otkrytie Feodosii. Stranicy arheo-
logicheskogo izuchenija Jugo-Vostochno-
go Kryma i nachal’nye jetapy istorii Feodosi-
jskogo muzeja drevnostej. 1771–1971 goda. 
(Discovery of Theodosia. Pages of archaeo-
logical studies of the South-Eastern Crimea 
and the initial stages of the history of the The-
odosia Museum of Antiquities. 1771–1971). 
Kiev: Bolero Publ., 2011 (in Russian).

Chelebi E. Kniga puteshestvija. Krym i sopredel’nye 
oblasti (izvlechenija iz sochinenija tureckogo 
puteshestvennika 17 veka) (The book of the 
travel. Crimea and adjacent areas (extracts 
from the work of a Turkish traveler of the 
17th century)). Simferopol: Dolja Publ., 2008 
(in Russian).

Jarovaja  E.  A. Geral’dika genujezskogo Kryma 
(The heraldry of the Genoese Crimea). Saint-
Petersburg: Publishing house of the State 
Hermitage Publ., 2010 (in Russian).

Balard  M., Veinstein  G. Continuité ou change-
ment d’un paysage urbain? Caffa génoise 
et ottomane. Actes des congrès de la Société 
des historiens médiévistes de l’enseignement 
supérieur public, 1980, vol. 11, no. 1, pp. 79–
131.

Goodwin  G. A history of Ottoman architecture. 
London: Thames and Hudson Publ., 1992.

Goodwin  G. Sinan: Ottoman Architecture аnd 
Its Values Today. London: Saqi Books Publ., 
1993.

Necipoğlu G. The Age of Sinan: Architectural Cul-
ture in the Ottoman Empire (1539–1588). 
Princeton NJ.: Princeton University Press 
Publ., 2005.

Veinstein G. Réalités et problèmes de l’implan-
tation Ottomane au Nord de la mer Noire 
(XVIe siècle). Ikinci Tarih boyunca Kara deniz 
Kongres. Ed. M. Sağlam. Samsun, Istanbul: 
T. C. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim 
Fakültesi; Fransız Anadolu Araştırmaları 
Enstitüsü, 1990, pp. 584–606.





Архитектура Нового 
и Новейшего времени





УДК 72.035

О. В. Линникова

Проект К. Ф. Шинкеля для дворца  
в императорском имении Ореанда

Проникновение новых идей архитектуры периода эклектики в России происходило благодаря широкому 
культурному обмену, который существовал между русскими и зарубежными архитекторами. Большую 
роль в этом сыграли новаторы эпохи «прусского эллинизма», берлинские архитекторы с мировой сла-
вой: Карл Фридрих Шинкель и Лео фон Кленце. 
К. Ф. Шинкель — фигура первой величины в истории архитектуры XIX в. В своих работах архитектор 
обращался к  различным стилевым направлениям: неоготике, стилю «неогрек», «неопомпеянскому» 
стилю, неоренессансу. Влияние Шинкеля на распространение новой архитектурной моды в России было 
весьма значительным. Оно было заметно в работах А. Брюллова, А. Штакеншнейдера, М. Быковского 
и других архитекторов той поры. В связи с этим проект Шинкеля для дворца в Ореанде в Крыму (1838), 
который подробно анализируется в данной работе, представляет большой интерес для понимания 
зарождения и распространения идей эклектической архитектуры и, в частности, такого стилевого 
направления, как «неогрек», в  архитектурной практике России XIX  в. Эта работа, которую Шинкель 
высоко ценил и опубликовал в виде авторских цветных литографий, была по достоинству оценена его 
современниками и является одной из ярчайших страниц архитектурной графики XIX в. Шинкелевский 
проект, отклоненный из-за дороговизны и  грандиозности масштаба, был переработан известным 
русским зодчим XIX в. А. Штакеншнейдером. Дворец, построенный по проекту Штакеншнейдера, просу-
ществовал до 1882 г., когда здание было почти полностью уничтожено пожаром. В зарубежных исследо-
ваниях, посвященных творчеству Шинкеля (J. P. Klaus, W. Szambien, C. Sahm-von Alten), как правило, ничего 
не говорится о постройке, которая была реализована по проекту Штакеншнейдера; отечественные 
исследователи (Т. А. Петрова, А. П. Пальчикова, Н. Н. Калинин, М. Земляниченко), напротив, рассматри-
вают проект Штакеншнейдера как вполне самостоятельный, обычно лишь упоминая о существова-
нии проекта Шинкеля. Проведенный сравнительный анализ двух проектов, а также их различных ва-
риантов позволил автору сделать вывод о невозможности рассматривать проект Штакеншнейдера 
вне контекста работы Шинкеля.

Ключевые слова: К. Ф. Шинкель, проект дворца в Ореанде, стиль «неогрек», А. Штакеншнейдер.

O. V. Linnikova

K. F. SCHINKEL’S PROJECT FOR A PALACE  
IN THE EMPEROR’S ESTATE OF OREANDA

The penetration of new ideas of eclectic architecture in Russia happened because of a wide cultural exchange 
between Russian and foreign architects. The pioneers of the “Prussian Hellenism”, the internationally recognized 
architects from Berlin Karl Friedrich Schinkel and Leo von Klenze played a significant role in this process.
K. F. Schinkel is one of the most important figures in the history of 19th century architecture. In his works, the architect 
referred to various styles: Neo-Gothic, Neo-Grec, Neo-Pompeian, and Neo-Renaissance. Schinkel’s influence on the 
spreading of new architectural trends in Russia was very significant. It could be noticed in the works by A. Bryullov, 
A. Stackenschneider, M. Bykovsky and other architects of that era. In this regard, Schinkel’s design project for the 
palace in Oreanda in the Crimea (1838), which is thoroughly analyzed in this article, poses a great interest for the 
understanding of the origin and dispersion of the ideas of eclectic architecture and, in particular, the Neo-Grec style, 
in Russian architectural practice of the 19th century. This work, which Schinkel valued very much and published in 
the form of personal colored lithographic images, was recognized by his contemporaries and is considered one 
of the most interesting examples of 19th century architectural drawing. Schikel’s project was rejected because 
of its expensiveness and immensity, and was re-imagined by a 19th century architect A. Stackenschneider. The 
palace, built by Stackenschneider’s project, existed up to 1882, when the building was almost entirely destroyed 
by a fire. As a rule, foreign studies dedicated to Schinkel’s works (J. P.Klaus, W. Szambien, C. Sahm-von Alten) never 
mention the building that was constructed by Stackenschneider’s project, while Russian researchers (T. A. Petrova, 



246 О. В. Линникова

A. P. Palchikova, N. N. Kalinin, M. Zemlyanichenko) tend to see Stackenschneider’s project as self-sufficient, usually 
only mentioning the existence of Schinkel’s project. A comparative study of the two projects and their variants 
compelled the author to come to the conclusion that Stackenschneider’s project cannot be studied outside the 
context of Schinkel’s project.

Keywords: K. F. Schinkel, project of the palace in Oreanda, Neo-Grec style, A. Stackenschneider.

Карл Фридрих Шинкель  — фигура 
первой величины в  истории архитекту-
ры XIX  в. Как типичный представитель 
немецкого идеализма, Шинкель, кото-
рый с  юных лет находился под влияни-
ем философии Фихте (Johann Gottlieb 
Fichte), был глубоко убежден в  возмож-
ности изменения общества и  совер-
шенствовании современной морали 
при помощи эстетического воспитания. 
На  архитектора также оказали влия-
ние Карл Солгер (Karl Wilhelm Ferdinand 
Solger), Жан Пауль (Jean Paul) и  Шле-
гель (Schlegel). Первый биограф Шин-
келя Франц Кюглер (Franz Kugler) пи-
сал в 1842 г., что современники считали 
Шинкеля человеком рафаэлевского типа 
(Snodin 1991: 1). Профессиональный та-
лант Шинкеля был широко признан уже 
при его жизни. По случаю своего пятиде-
сятилетия архитектор был удостоен зва-
ния почетного члена Ассоциации архи-
текторов и инженеров Берлина. С 1845 г. 
проводились официальные церемонии 
в  честь Шинкеля под названием «Шин-
кельфест» (Schinkelfest) (Schinkel, Sahm-
von Alten 1982: 3).

В своих работах Шинкель обращал-
ся к  различным стилевым направлени-
ям: готике, «неогреку», «неопомпеян-
скому» стилю, Ренессансу и др. Влияние 
творчества Шинкеля на  распростране-
ние новой архитектурной моды в России 
было весьма значительным. Оно было 
заметно в  работах А. Брюллова, А. Шта-
кеншнейдера, М. Быковского и  других 
русских архитекторов. В конце 1830-х гг. 
о сооружениях и проектах Шинкеля пе-
риодически писала «Художественная га-
зета» Н. Кукольника, отмечался большой 

интерес к работам мастера в русской пе-
риодической печати (Борисова 1997: 86). 

О Шинкеле существует обширней-
шая библиография на  иностранных 
языках, чего, к  сожалению, нельзя ска-
зать об отечественном искусствознании 
(Snodin 1991, Szambien 2000, Marchán Fiz 
1989, Klaus 2000, Martin 2003). Некото-
рые аспекты творчества Шинкеля, в том 
числе творческие связи архитектора 
с  русскими художниками и  архитекто-
рами и влияние мастера на отечествен-
ную архитектуру, рассматривались в ра-
ботах Е. А. Борисовой и М. В. Нащокиной 
(Борисова 1979, Борисова 1997; Нащо-
кина 2008, Нащокина 2011). В  зарубеж-
ных исследованиях, посвященных твор-
честву Шинкеля (J. P.Klaus, W. Szambien, 
C. Sahm-von Alten), как правило, ниче-
го не  говорится о  постройке дворца 
в  Ореанде, которая была реализована 
по  проекту А. Штакеншнейдера; отече-
ственные исследователи (Т. А.  Петрова, 
А. П.  Пальчикова, Н. Н.  Калинин, М. Зем-
ляниченко), напротив, рассматривают 
проект Штакеншнейдера как вполне са-
мостоятельный, обычно лишь упоминая 
о  существовании предшествовавшего 
ему проекта Шинкеля, подробного ана-
лиза этой работы архитектора не  про-
водилось. В связи с этим целью данного 
исследования является анализ проек-
та Шинкеля для дворца в  Ореанде, вы-
полненного в 1838 г., который представ-
ляет большой интерес для понимания 
зарождения и  распространения идей 
эклектической архитектуры и, в частно-
сти, такого стилевого направления, как 
«неогрек», в  архитектурной практике 
России XIX в.



247Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

В крымской архитектуре первой по-
ловины XIX в. помимо увлечения готиче-
скими и восточными мотивами был рас-
пространен стиль «неогрек», известный 
в европейской архитектуре с конца XVIII 
и сохранявший популярность на протя-
жении всего XIX в. Зародился «неогрек» 
в  недрах позднего классицизма и  отли-
чался от  классицизма и  ампира деталь-
ным археологическим подходом к  вос-
произведению греческой классики, 
очищенной от  влияния древнеримской 
архитектуры и  итальянского Ренессан-
са, что в  большой степени было связа-
но с серьезными научными открытиями, 
касающимися искусства и  архитектуры 
Древней Греции. Из  неисчерпаемой со-
кровищницы античности выбиралось то, 
что наиболее полно воплощало художе-
ственные идеалы данного времени (На-
щокина 1988: 119). В  эпоху дворцового 
строительства при Николае I особенно 
богатый материал был в  распоряжении 
зодчих, проектировавших в стиле «нео-
грек», или «помпеянском» (Кириченко 
1978: 40). Его поставляли пенсионеры, 
проводившие заграничные команди-
ровки в  Италии, обмеряя, изучая и  со-
здавая реконструкции древних памятни-
ков, используя данные раскопок Рима, 
Помпеи и Геркуланума.

В ХV в. на месте нынешней Ореанды 
находилось небольшое греческое посе-
ление, полностью исчезнувшее задол-
го до  присоединения Крыма к  России. 
Именно Ореанда стала первым владе-
нием в Крыму Романовых, после ее при-
обретения Александром I в 1823 г., меч-
тавшем об  уединенной жизни в  своем 
крымском имении. С 1826 г. Ореанда пе-
реходит во  владение Николая I. Надзор 
за  имением по  указу императора осу-
ществлял генерал-губернатор Новорос-
сийского края М. С.  Воронцов. По  ини-
циативе князя здесь стали проводиться 
большие работы по созданию плантаций 

лучших европейских сортов винограда, 
«...а в царском владении — и великолеп-
ного парка, который получил статус “Им-
ператорского Сада в имении Ореанда”» 
(Калинин, Земляниченко 2007: 12).

После того как имение было препод-
несено Николаем I в дар Александре Фе-
доровне, было принято решение о  воз-
ведении дворца (Пальчикова 2002: 70). 
Императрица через брата, кронпринца 
Фридриха Вильгельма IV, обращается 
к  своему соотечественнику К. Шинкелю 
с  заказом на  проект дворца. Это собы-
тие нашло отражение в  воспоминани-
ях великой княгини Ольги Николаевны:: 
«…к моему пятнадцатилетию я  получи-
ла от  Мама письмо, дышавшее востор-
гом, что она в стране, которая представ-
ляет собою землю классиков. Она зачи-
тывалась “Ифигенией” Гете и  написала 
в Берлин известному архитектору Шин-
келю, прося его начертить ей план двор-
ца в  греческом вкусе. Он действитель-
но создал план, достойный рук волшеб-
ника, храм с  колоннами и  дорическим 
фронтоном, в  котором могла бы жить 
сама Минерва, но  никак не  обыкновен-
ные люди…» (Тарасов 2007: 260).

В цитате прослеживается одна очень 
интересная тенденция, характерная для 
дворцовых построек эпохи эклекти-
ки, — это утрачивание былой величаво-
сти, потребность заказчиков в  комфор-
те, сохранении интимной обстановки. 
Основным критерием функциональных 
достоинств становятся качества, проти-
воположные ценившимся во  времена 
классицизма.

Шинкель начал работу над проек-
том для Ореанды в том же году, что и для 
замка в Каменце (Kamenz) для Фридриха 
Вильгельма III, отца принцессы Шарлот-
ты, в будущем императрицы Александры 
Федоровны. Ей хотелось, чтобы будущий 
дворец напоминал имение в  Шарлот-
тенхофе, принадлежавшее кронпринцу 



248 О. В. Линникова

Фридриху-Вильгельму IV, которое Алек-
сандра Федоровна посетила в 1829 г. 

К. Ф.  Шинкель работал в  Шарлоттен-
хофе в  1826–1829  гг. совместно с  Пе-
тером Иосифом Ленне (Peter Joseph 
Lenne), там он построил небольшую вил-
лу при активном сотрудничестве заказ-
чика, кронпринца, который изучал спе-
циально для этой цели книгу Персье 
и Фонтена «Загородные дома Рима и его 
окрестностей» («Choix des plus célébres 
maisons de plaisance de Rome et de ses 
environs», 1809) и даже нанес визит Фон-
тену в Париже в 1815 г. Вдохновленный 
видами античных Помпей, которые Шин-
кель посетил во  время своего второго 
путешествия по Италии, он начал работу 
над проектом для Шарлоттенхофа (1824) 
(Snodin 1991: 143). В декорации интерье
ров Шарлоттенхофа архитектор широ-
ко использовал помпеянские мотивы. 
Маленький дворец своей простотой, 
скромной сдержанностью и  продуман-
ными пропорциями прекрасно был впи-
сан в окружающий ландшафт и органич-
но сочетался с  садом, расположенным 
по продольной оси дворца. 

Шинкель, занятый реализацией сво-
их проектов в  Пруссии, не  мог поехать 
в  Россию для ознакомления с  местным 
ландшафтом. Императорская чета по-
сетила архитектора в  Берлине, где со-
вместно с  кронпринцем Фридрихом 
Вильгельмом они обсуждали план бу-
дущего дворца. Безусловно, мастер был 
вдохновлен рассказами об  удивитель-
ной красоте крымского пейзажа и  тем, 
что будущий дворец должен был воз-
вышаться на  величественной скале над 
морем. Шинкель в работе над проектом 
мог ориентироваться на  графические 
работы художника Н. Г. Чернецова, мно-
го работавшего в  Крыму: «…вскоре по-
сле того, как Шинкель получил в Берли-
не план местности, познакомился с опи-
санием ее климатических особенностей 

и, по  всей вероятности, с  акварелями 
Н. Г. Чернецова, он предложил <…> про-
ект в стиле “неогрек”, согласно которому 
дом императрицы уже был бы не уютной 
“римской виллой”, а грандиозным соору-
жением в  духе античной архитектуры, 
расположенным на вершине скалы» (Ка-
линин, Земляниченко 2007: 18). 

В это же время архитектор работал 
над серией проектов, которые могут 
быть объединены по  ряду схожих при-
знаков. Это проект для виллы Лауренти-
ны (1833), виллы Туска (1833) (Marchán Fiz 
1989: 38) и королевского дворца в Афи-
нах (1834), которому была посвящена 
статья М. В.  Нащокиной «Вариант Шин-
келя» (Нащокина 1981: 7). Проекты вилл 
Лаурентина и  Туска были выполнены 
Шинкелем опираясь на содержание пи-
сем римского писателя Плиния Млад-
шего (Plinius Caecilius Secundus), опуб-
ликованных в приложении к немецкому 
переводу «Десяти книг об  архитектуре 
Витрувия» (1796). Шинкель использо-
вал это издание наряду с проектами ре-
конструкций вилл, выполненных други-
ми архитекторами: Скамоцци (Scamozzi), 
Фелибеном (Félibien), Кастеллом (Castell), 
Крубсасиусом (Krubsacius), опублико-
ванных к тому времени (Marchán Fiz 1989: 
39). Эта работа, несомненно, была значи-
тельным этапом в постижении мастером 
особенностей античной архитектуры. 
Важным аспектом описанных Плинием 
резиденций служила взаимосвязь архи-
тектуры вилл с  окружающим ландшаф-
том, особенностями солнечного света 
и воздушной среды, а также пейзажные 
виды, открывающиеся из  окон зданий. 
Помимо этого, уделялось внимание зву-
кам окружающей природы: шуму ветра, 
морского прибоя, раскатам грома и пол-
ной звукоизоляции комнат, предназна-
ченных для работы и  встреч Плиния 
с  учениками (Klaus 2000: 33). В  поздних 
проектах Шинкеля, безусловно, заметно 



249Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

стремление мастера воспроизвести ат-
мосферу античной виллы, уделяя внима-
ние перечисленным выше аспектам.

Многие исследователи, среди них 
Симон Марчан Фис, обращали внима-
ние, что в  работах Шинкеля архитекту-
ра служит своеобразным продолжени-
ем окружающего ландшафта (Marchan 
Fiz 1989: 27). Для достижения этой цели 
мастер часто использовал топографи-
ческую разницу высот, асимметричные 
композиции, кубические объемы, тер-
расы на высоких базах, смотровые пло-
щадки, перголы, внешние лестницы, 
фонтаны, все это в гармоничном сочета-
нии с окружающим пейзажем. 

План местности и  виды Ореанды, 
выполненные художником Н. Чернецо-
вым, были переданы Шинкелю самим 
М. С.  Воронцовым осенью 1838  г. Если 
сравнивать рисунок Чернецова, дати-

рованный 1837  г., с  проектом Шинкеля, 
становится ясным, что архитектор вы-
брал местоположение будущего дворца, 
опираясь на  рисунок Чернецова. Таким 
образом, Шинкель, максимально учи-
тывая характер местности, расположил 
дворец на  вершине скалы между гора-
ми и морем, прекрасно вписав построй-
ку в ландшафт, оставаясь верным антич-
ным традициям.

Проекты Шинкеля для дворца Отто I 
на афинском Акрополе и дворца в Оре-
анде начали публиковаться в  Потсдаме 
Фердинандом Ригелем (Ferdinand Riegel) 
еще при жизни Шинкеля в  виде автор-
ских цветных литографий с 1840 по 1843 
и с 1846 по 1848 г. под названием: «Про-
изведения высокой архитектуры, пред-
назначенные для исполнения» («Werke 
der höheren Baukunst für die Ausführung 
erfunden») (Schinkel 1840–1848) (ил. 1). 

Ил. 1. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде, Эскизный проект, 2 вариант. 1838. Цветная литография, 
выполненная Шинкелем в 1845. Опубликовано в «Произведения высокой архитектуры, 
предназначенные для исполнения» (Schinkel 1840–1848)



250 О. В. Линникова

Некоторые листы проектов для двор-
ца на  Акрополе (приемная) и  дворца 
в Ореанде (портик кариатид), опублико-
ванные в  вышеуказанном издании, ста-
ли, по  мнению немецкого исследовате-
ля Жана Филиппа Клауса, «…иконами 
архитектуры XIX  века», и  это несмотря 
на то что проекты не были реализованы 
(Klaus 2000: 9). Эти проекты являются ар-
хитектурным наследием Шинкеля, воз-
можно поэтому архитектор не  включил 
их в  свою «Коллекцию архитектурных 
проектов» («Sammlung architektonischer 
Entwurfe» (Schinkel 1858), а пожелал, что-
бы эти работы были опубликованы от-
дельно. Последние проекты Шинкеля, 
которые часто рассматриваются в каче-
стве его архитектурного наследия, об-
ладают особой притягательной силой, 
сочетая прекрасную архитектуру с  вы-
сочайшим уровнем графического испол-
нения всех стадий проекта. 

Некоторые листы проекта К. Ф. Шин-
келя для Ореанды публиковались в раз-
личных зарубежных изданиях, по-
священных творчеству архитектора. 
Наиболее подробно проект был опубли-

кован в книге «Карл Фридрих Шинкель: 
Последние проекты» («Karl Friedrich 
Schinkel: späte Projekte = late projects»), 
изданной на  немецком и  английском 
языках. Благодаря этой книге можно со-
ставить наиболее полное представле-
ние о первоначальном замысле проекта 
(Klaus 2000).

К. Ф.  Шинкель выполнил несколько 
вариантов проекта для будущего двор-
ца в  Ореанде. Интересно, что самый 
ранний из  них, опубликованный в  кни-
ге Вернэ Сзамбиан (Szambien 2000: 113), 
на первый взгляд производит впечатле-
ние здания, выполненного в неоготиче-
ском стиле (ил. 2). Такому видению спо-
собствуют четыре круглые башни, рас-
положенные по  периметру основного 
корпуса, которые при более детальном 
рассмотрении оказываются близкими 
башням Московского Кремля. В фасадах 
основного здания и  пристройке, выне-
сенной ближе к  морю, прослеживают-
ся элементы классической итальянской 
архитектуры. Анфилады комнат здания 
дворца сгруппированы вокруг прямо-
угольного в  плане внутреннего двора, 

Ил. 2. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде. Первый вариант проекта. 1838. Перо, акварель, 277 × 590 мм. 
Национальная галерея, Берлин. Nr. Inv 35.12. Опубликовано в книге Вернэ Сзамбиан (Szambien 2000)



251Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

окруженного со  всех сторон колонна-
ми. Два разных по величине павильона, 
также окруженные колоннами, располо-
жены на отвесной скале, ближе к морю. 
Таким образом, концептуально это ре-
шение уже содержит все лейтмотивы, 
которые Шинкель с  гораздо большим 
размахом разработал во втором, «грече-
ском» варианте проекта. 

Идея Шинкеля использовать для пер-
воначального проекта в  Ореанде эле-
менты архитектуры Московского Крем-
ля может показаться необычной, но в то 
же время этот замысел представляет-
ся вполне логичным, если рассматри-
вать его в  общем контексте творчества 
Шинкеля. Архитектор был широко из-
вестен своими сценографическими ра-
ботами, а также в качестве автора пано-
рам и  диорам. На  одном из  таких про-
ектов под названием «Пожар Москвы» 
(1812)1 Шинкель изобразил стены и баш-
ни Кремля. Можно предположить, что 
другим немаловажным аспектом при 
создании проекта послужило желание 
Шинкеля подчеркнуть статус русской 
императрицы, поэтому использование 
элементов средневековой русской архи-
тектуры представляется вполне законо-
мерным.

Второй вариант, так же как и  пер-
вый, относящийся к  1838  г., близок 
к  проекту Шинкеля для дворца коро-
ля Отто I на  афинском Акрополе и  вы-
полнен в  «неогреческом» стиле. Проек-
ты для Ореанды и  Афин Карл Фридрих 
Шинкель считал своей «красивой меч-
той», в  них архитектор смог выразить 
свои идеальные представления об архи-
тектуре, и  они по  праву считаются луч-
шими из последних работ мастера. 

Второй проект Шинкеля поражал сво-
им размахом и  великолепием, что явно 

1  Эскиз для этой диорамы хранится в Госу-
дарственных музеях Берлина. 

прослеживается из  плана сооружения 
(ил. 3–4). На  одной из  скал предполага-
лось возвести величественное здание, 
по  экстерьеру напоминающее дворцы 
эпохи эллинизма. Интересной особен-
ностью, отличающей роскошные двор-
цы Антиохии, Селивкии, Александрии 
Египетской и других резиденций эллини-
стических правителей от стилизаторских 
построек XIX столетия, являлся их стро-
гий вид со  стороны улицы, что контра-
стировало с нарядной внутренней отдел-
кой. Дворец же в  Ореанде поражал бы 
великолепием как наружного, так и внут
реннего убранства, хотя в комментариях 
к  проекту Шинкель писал: «…я следую 
стилю простого и  возвышенного грече-
ского искусства…» (Ibid: 118). 

План симметричен, как и  в первом 
варианте, и  представляет собой прямо-
угольник. Дворец состоит из двух основ-
ных секций: собственно, здания дворца, 
двухэтажного, прямоугольного в  пла-
не, и  трех дополнительных, квадратных 
в  плане корпусов, примыкающих к  ос-
новному зданию со  стороны главного 
входа. Главное здание составляют три 
крыла, расположенные вокруг большого 
перистиля, внутри которого находился 
храм, размещенный на  высоком подиу-
ме. Посетитель сначала через двойной 
портик попадал в вестибюль и централь-
ный из  трех дополнительных корпусов, 
в  котором находился Большой атриум. 
Два соседних корпуса, меньшие по раз-
меру, были связаны с  центральным ко-
ридорами. В каждом из них располагал-
ся малый атриум. Эти помещения были 
предназначены для придворных дам, ка-
мердинера, свиты, о чем свидетельству-
ют надписи на  проекте. Через Большой 
атриум можно было попасть в  Импера-
торский двор, где располагалась целая 
система внутренних садов, водоемов, 
фонтанов, цветников, увитых виногра-
дом пергол (ил. 5). 



252 О. В. Линникова

Ил. З. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде. План. 2 вариант. Перо, тушь, акв., 866 × 610. Национальная 
галерея, Берлин: Nr. Inv 35.45



253Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

В центре большого перистиля на  его 
вертикальной оси был расположен от-
дельно стоящий павильон, в нижней ча-
сти которого должен был находиться 
музей Крыма и  Кавказа (ил. 6). Интерь-
ер музея состоял из  трех нефов, состав-
ленных огромными пилонами. Оформ-
ление входа должно было создавать для 
посетителя иллюзию входа в  грот, выра-
жая идею архитектора создать атмосфе-
ру прохлады, что особенно важно с уче-
том жаркого крымского климата в летний 
период. В  музее предполагалось разме-
стить коллекцию произведений антич-
ного искусства: скульптуру и  предме-
ты декоративного искусства, найденные 
на территории Древней Тавриды. Произ-

ведения скульптуры должны были разме-
щаться на высоких подиумах и колоннах.

Верхняя часть павильона пред-
ставляла собой древнегреческий храм 
в виде периптера с ионическими колон-
нами. Музей, расположенный в нижнем 
этаже, служил своеобразным подиумом 
для храма, поэтому храм, возвышаю-
щийся над всем комплексом дворца, 
был хорошо виден отовсюду и  служил 
своеобразной вертикальной доминан-
той комплекса в  целом. Попасть в  храм 
можно было по  лестницам, располо-
женным с  наружной части павильона. 
В  соответствии с  замыслом архитекто-
ра вокруг стен храма должны были ши-
роко использоваться различные виды 

Ил. 4. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде. Проект, 2 вариант, фасады, 1838, 473 × 604 мм. Национальная 
галерея, Берлин. Nr. Inv 35.47



254 О. В. Линникова

экзотической флоры. Для этих целей 
в проекте были предусмотрены проемы 
на  уровне пола для посадки деревьев 
и различных видов растительности. 

Бесспорным украшением фасада, об-
ращенного к  морю, являлся двойной 
портик кариатид, ставший, как упоми-
налось ранее, «…иконой архитектуры 
XIX века». Этот лист, выполненный аква-
релью, обладает всеми достоинствами 
подлинного произведения архитектур-
ной графики. Удивительно, как Шинкель, 
никогда не  бывавший в  Ореанде, смог 
в  этом рисунке передать особенности 
световоздушной перспективы и  общее 
настроение умиротворения, присущее 
данному месту. Архитектура портика ка-
риатид в  проекте Шинкеля близка пор-
тику кариатид афинского Эрехтейона. 
В убранстве интерьеров дворца просле-
живаются помпейские мотивы. Широко 
использовались инкрустации из мрамо-
ра, различные виды рельефа, скульпту-
ра (ил. 7). 

На одном из  листов проекта пред-
ставлен большой атриум с  имплювием 

Ил. 5. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде. Проект, 
2 вариант, Музей Крыма и провинций 
Кавказа. 1838. Перо, тушь, акв., 944 × 602 мм. 
Национальная галерея, Берлин. SM 35.52

Ил. 7. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде. Проект, 
2 вариант, Портик кариатид. 1838. Перо, 
тушь, акв., 485 × 494 мм. Национальная галерея, 
Берлин. Nr. Inv 35.57

Ил. 6. К. Ф. Шинкель. Дворец в Ореанде. Проект, 
2 вариант, Императорский двор. 1838. Перо, 
тушь, акв., 339 × 624 мм. Национальная галерея, 
Берлин. Nr. Inv 35.50



255Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

в центре, окруженный каннелированны-
ми колоннами. Потолки галерей украше-
ны кессонами. Стены расписаны в  духе 
помпейских вилл. Характер росписи ат-
риума ближе всего к IV римскому стилю 
(эпоха Клавдия и  Нерона), который сам 
по  себе был эклектичен. Верхняя часть 
стен, представляющая собой широкий 
карниз, сплошь расписана фресками 
с  мифологическими сценами, создаю-
щими эффект непрерывного движения. 
Шинкель предполагал использовать 
местный камень (полированный гранит 
или порфир) для отделки интерьеров 
и экстерьера, об этом он писал в своем 
письме к  императрице Александре Фе-
доровне, которое было опубликовано 
в Aus Schinkels Nachlaß; Reisetagebücher, 
Briefe und Aphorismen (Wolzogen 1864: 
336). В  декорации стен, потолка и  пола 
Большого атриума преобладают темные 
цвета. Таким образом, архитектор ис-
пользует игру контрастов между полу-
мраком атриума и  ярким светом Импе-
раторского двора, следующего за ним.

Шинкель широко использовал поли-
хромию в  проекте интерьеров дворца. 
Архитектор находился в  это время под 
влиянием публикаций французского ар-
хеолога и  историка архитектуры Якоба 
Игнаса Хитторфа (Jacob Ignace Hittorff), 
впервые высказавшего идею об исполь-
зовании цвета в  архитектуре античной 
Греции, опубликованную в книге «Поли-
хромия в  архитектуре Греции» (Hittorff 
1851); а  также немецкого архитектора 
Готтфрида Земпера, принимавшего дея-
тельное участие в  дебатах о  пробле-
мах полихромии в  античном искусстве 
и  опубликовавшего «Заметки о  поли-
хромной архитектуре и  пластике древ-
них» (Semper 1834: 49), принесших Зем-
перу широкую известность в  архитек-
турных и эстетических кругах Европы. 

На другом листе мы видим перспек-
тивный вид части Императорского дво-

ра с  прямоугольным бассейном в  виде 
канала. По обеим сторонам канала рас-
положены позолоченные скульптуры 
животных на  постаментах. Скульпту-
ры животных и  канал находятся внутри 
перголы, увитой виноградными лоза-
ми. Этот декоративный элемент, встре-
чающийся со  времен античного искус-
ства, Шинкель часто использовал в сво-
их проектах. 

На этом же листе изображены вось-
миугольные колонны, поверхность кото-
рых сплошь покрыта мозаикой. В своих 
комментариях к проекту Шинкель пишет 
о том, что до раскопок в Помпеях подоб-
ные колонны встречались в  Мавритан-
ском и  Индийском искусстве (Wolzogen 
1864: 341) (ил. 6).

Интересно сравнить описанный выше 
лист проекта Шинкеля с видом садов Хе-
нералифе, которые являются частью 
комплекса гранадской Альгамбры. Мож-
но предположить, что Шинкель при со-
здании проекта дворца в Ореанде вдох-
новлялся прославленным памятником 
арабо-мавританского зодчества в Грана-
де. В качестве примера можно привести 
перспективный вид садов Хенералифе 
Джеймса Мерфи, опубликованный в кни-
ге «Старина Арабской Испании» (Murphy 
1815). Дворец и  сады Хенералифе рас-
положены на  склонах горы Соль, отку-
да открывается великолепный панорам-
ный вид на долины рек Хениль и Дарро 
с  величественным видом Гранады. Дво-
рец был построен в середине XIII в., его 
окружает чудесный прямоугольный дво-
рик — Патио де ла Асекиа — размерами 
48,70 на  12,80 м. В  центре проходит ка-
нал, обрамленный чередой небольших 
фонтанов. Объединяющими элемента-
ми этого ансамбля являются вода и при-
рода. Это был не  единственный случай, 
когда Шинкель вдохновлялся мотива-
ми Альгамбры. Он использовал изобра-
жения Альгамбры для своего дизайна 



256 О. В. Линникова

к «Волшебной флейте», пользуясь выше-
упомянутой книгой Д. Мерфи.

Первый биограф Шинкеля Гу-
став Фридрих Вааген (Gustav Friedrich 
Waagen) назвал проект Шинкеля звезд-
ным часом всех его архитектурных до-
стижений, а  его мюнхенский коллега 
Лео фон Кленце утверждал, что это «сон 
в  летнюю ночь великого архитектора» 
(Klaus 2000: 9).

Сооружение дворца по проекту Шин-
келя стоило бы более миллиона рублей 
серебром, что было признано Никола-
ем I крайне дорогим. Труд зодчего щед-
ро оплатили, и, кроме того, в награду ему 
был пожалован перстень с  бриллианта-
ми и  монограммой императрицы Алек-
сандры Федоровны. Однако «от проекта 
под благовидным предлогом отказались 
и  поручили его переработку любимцу 
Николая I, А. И. Штакеншнейдеру» (Кали-
нин, Земляниченко 2007: 17). 

Несмотря на очевидную для заказчи-
ков утопичность ореандского проекта 
Шинкеля, мысль об  устройстве дворца 
не покидала императорскую чету. В свя-
зи с этим А. Штакеншнейдеру было пору-
чено составление нового проекта. Осе-
нью 1841 г. А. И. Штакеншнейдер вместе 
со  своим помощником А. Ланге ездил 

в  Крым, «чтобы осмотреть место буду-
щего строительства. По возвращении он 
разработал три варианта проекта» (Пет
рова 1978: 100), из  которых был принят 
и утвержден третий, 1842 г. С этого года 
началось строительство дворца со служ-
бами и  устройство парка, которые про-
должались десять лет. Для наблюдения 
за работой зодчий дважды ездил в Крым. 
Работы по возведению дворца проходи-
ли под руководством В. Гунта, которого 
впоследствии заменил К. Эшлиман.

На втором варианте проекта А. Шта-
кеншнейдера (1841) (Государствен-
ный исторический музей, лист № 3 
P 86892/3166) представлен фасад двор-
ца со  стороны подъезда. Постройка 
окружена перголами. Вход оформлен 
в  виде портика с  ионическими колон-
нами. Фронтон украшен акротериями. 
Главным акцентом постройки является 
башня, этот мотив будет неоднократно 
встречаться в более поздних работах ар-
хитектора. Интересно, что на  листе № 4 
(P86892/3165) ко второму варианту про-
екта, где представлены боковой фасад 
и  разрез постройки, стволы колонн до-
рического ордера окрашены в красный 
цвет. Таким образом, с  одной стороны, 
Штакеншнейдер в  этом оригинальном 

Ил. 8. Штакеншнейдер А. Дворец в Ореанде. План , 1841. АГДПЗ, ч-829,  
литография Поля Пети и Н. Галанина с оригинала Штакеншнейдера. Фото автора



257Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

варианте проекта использует мотивы 
итальянской ренессансной архитекту-
ры и стиля «неогрек», что перекликается 
со стилистическими поисками К. Ф. Шин-
келя, реализованными им во  втором 
проекте дворца, а  с другой  — Штакен-
шнейдер пытается синтезировать мо-
тивы известных античных памятников 
и  даже заимствовать элементы миной-
ского искусства. 

Один из  вариантов проекта дворца 
Штакеншнейдера находится в собрании 
Алупкинского Государственного музея-
заповедника (ил. 8). Именно он был реа-
лизован впоследствии с  незначитель-
ными отступлениями в деталях (Ширяев 
1928: 97). Этот вариант близок чертежам 
Штакеншнейдера из  Государственного 
Исторического музея, а  также литогра-
фиям Н. Галанина и Поля Пети (Paul Petit).

Здание, как и  в проекте К. Шинкеля, 
было двухэтажным и  стояло на  высо-
ком цоколе, в  плане это был перистиль 
с  атриумом. При сравнении проектов 
Шинкеля и  Штакеншнейдера, становит-
ся очевидным, что Штакеншнейдер вы-
брал другое место для будущей построй-
ки: не на скале, а у ее подножия, в пар-
ке. Таким образом, дворец потерял роль 
доминанты в  окружающем ландшаф-
те. Наиболее нарядным являлся южный 
фасад. В  его центре находилась глубо-
кая четырехколонная лоджия, в первом 
этаже с колоннами ионического, во вто-
ром  — коринфского ордера. Каждый 
из  боковых ризалитов украшал портик 
кариатид. Над этими портиками во  вто-
ром этаже были устроены лоджии, увен-
чанные треугольными фронтонами с ак-
ротериями. Парадный характер фасаду 
придавали пилястры и  расположенная 
перед ним большая терраса с  декора-
тивными вазами, цветниками и  фонта-
ном. По сторонам находись узкие длин-
ные террасы типа пергол. Терраса вос
точного фасада была многоуровневой. 

Т. А.  Петрова указывает на  сходство 
дворца в  Ореанде с  только что завер-
шенной работой зодчего в  Сергиевке 
под Петергофом. Это сходство можно 
заметить «в расположении служебных 
флигелей (они находятся вдали от глав-
ного здания) и в планировке парков, ча-
стично похожи и планы дворцов» (Пет
рова 1978: 103). 

Влияние работ Шинкеля будет замет-
но и  в более поздних работах Штакен-
шнейдера, причем сходство проявит-
ся не  только в  заимствовании стили-
стических и  композиционных приемов 
и  объемно-пространственных реше-
ний построения экстерьера, но  и в  ис-
пользовании элементов декора. При-
чем шинкелевское влияние будет про-
слеживаться именно в  тех постройках 
Штакеншнейдера, которые стилистиче-
ски близки «неогреку». В  качестве при-
меров можно назвать Царицын (1839–
1844) и  Ольгин (1846–1847) павильоны, 
построенные в Колонистском парке, па-
вильон Озерки (1894) и Бельведер в Лу-
говом парке (1852–1856) Петергофа. 
Сравнительный анализ павильона Озер-
ки в Луговом парке Петергофа с работа-
ми Шинкеля: дворцом Глинике (Берлин, 
1825) и  Римскими Банями в  парке Сан-
Суси (1833, Потсдам), еще раз подтверж
дает высказанное предположение. Так-
же прослеживается очевидное влияние 
при сопоставлении проектных черте-
жей К. Шинкеля дворца Глинике и  про-
екта А. Штакеншнейдера для дворца 
вел. кн. Марии Николаевны в  Сергиев-
ке, опубликованных в каталоге архитек-
турных проектов из  собрания Государ-
ственного музея истории Санкт-Петер-
бурга (Васильева, Житорчук, Кирикова 
2006). В  наибольшей степени оно обна-
руживается в  проекте Штакеншнейде-
ра для дворца “Бельведер” на Бабигоне, 
где архитектор заимствовал централь-
ный павильон в виде греческого храма, 



258 О. В. Линникова

предназначенный Шинкелем для музея 
Крыма и Кавказа в ореандском проекте. 
Причем А. Штакеншнейдер использовал 
также главный лейтмотив К. Ф.  Шинке-
ля  — портик кариатид. Таким образом, 
дворец в Ореанде, построенный по про-
екту Штакеншнейдера, невозможно рас-
сматривать вне контекста созданного 
Шинкелем проекта.

Анализ проекта Шинкеля показал, 
что архитектор опирался на  достиже-
ния не  только античных Греции и  Рима 
и классического итальянского искусства, 
но также использовал опыт арабо-маври-
танского зодчества, при этом используя 
достижения современной ему архитекту-
ры в области комфортабельности зданий 
и новые строительные технологии. В эво-
люции замысла проекта можно выделить 
два этапа. В  первоначальном варианте 
проекта К. Шинкель сочетает элементы 
древнерусской архитектуры с  мотивами 
Ренессанса и стиля «неогрек». Во втором 
варианте, разработанном гораздо более 
детально, архитектор создает очень вы-
разительный архитектурный образ син-
теза стиля «неогрек», «неопомпеянского» 
стиля, Ренессанса, а  также мотивов ара-
бо-мавританского зодчества. 

Мастер создал совершенно непо-
вторимый и очень цельный архитектур-
ный образ, которому присущи широта 
и  размах итальянской классики, утон-
ченность и  нега искусства Востока, со-
размерность человеку и  точность про-
порций античного искусства. По словам 
самого архитектора, адресованным им-
ператрице, будущий дворец должен был 
представлять собой «величайший импе-
раторский дом на  земле» (Snodin 1991: 
206). Проект К. Ф.  Шинкеля для дворца 
в  Ореанде по  праву можно считать од-
ной из  вершин архитектурного насле-
дия XIX в.

Окончательный проект, предложен-
ный А. Штакеншнейдером, следует рас-

сматривать как переработанный проект 
К. Шинкеля, где были сохранены основ-
ные стилистические и композиционные 
приемы, а  также лейтмотивы шинке-
левского проекта. В  свое время возве-
денная постройка служила великолеп-
ным украшением всего Южнобережья, 
но  здание было почти полностью унич
тожено пожаром в 1882 г.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК 
Борисова 1997 — Борисова Е. А. Русская архи-

тектура в эпоху романтизма. СПб.: Д. Бу-
ланин, 1997.

Борисова 1979  — Борисова Е. А. Русская ар-
хитектура второй половины XIX века. М.: 
Наука, 1979.

Васильева, Житорчук, Кирикова 2006  — Ва-
сильева Г. Б., Житорчук К. В., Кирико-
ва  Л. А. Андрей Иванович Штакеншней-
дер. Архитектурные проекты из  собра-
ния Государственного музея истории 
Санкт-Петербурга. Каталог. СПб.: Гос. му-
зей истории СПб., 2006.

Калинин, Земляниченко 2007  — Калинин Н. 
Земляниченко М. Романовы и Крым. Сим-
ферополь: Бизнес-Информ, 2007.

Кириченко 1978 — Кириченко Е. И. Русская ар-
хитектура 1830–1910-х годов. М.: Искус-
ство, 1978.

Нащокина 2011  — Нащокина М. В. Античное 
наследие в  русской архитектуре нико-
лаевского времени. М.: Прогресс-Тради-
ция, 2011.

Нащокина, 2008  — Нащокина М. В. Русская 
усадьба в Крыму и местные архитектур-
ные традиции  // Наедине с  музой архи-
тектурной истории. М.: Улей, 2008.

Нащокина 1981  — Нащокина М. В. Вариант 
Шинкеля  // Архитектура. Приложение 
к строительной газете. М.: 1981. № 7.

Нащокина 1988  — Нащокина М. В. Антич-
ность в  русской архитектурной теории 
30–50-х годов XIX века // Архитектурное 
наследство. М.: 1988. № 36. С. 119–129. 

Пальчикова 2002 — Пальчикова А. П. «Ореан-
да»  — первое царское имение на  Юж-
ном берегу Крыма  // Мир усадебной 
культуры. II Крымские Международные 



259Проект К. Ф. Шинкеля для дворца в императорском имении Ореанда 

научные чтения. Симферополь: Крым-
ский Архив, 2002.

Петрова 1978  — Петрова Т. А. Андрей Шта-
кеншнейдер. Л.: Лениздат, 1978.

Тарасов 2007  — Тарасов Б. Н. Николай Пер-
вый. М.: Олма Медиа Групп, 2007.

Ширяев 1928 — Ширяев С. Д. Усадебная архи-
тектура Крыма в 1820–1840 гг. // Крым. № 2 
(8). Вып. 2. М.; Л.: Госиздат, 1928. С. 72–102. 

Hittorff 1851 — Hittorff J. I. Restitution du temple 
d’Empédocle à Sélinonte, ou l’architecture 
polychrôme chez les Grecs, Paris: Firmin-Di-
dot frères, 1851.

Klaus 2000 — Klaus J. P. Karl Friedrich Schinkel: 
späte Projekte = late projects, Stuttgart 
[etc.]: Axel Menges, 2000.

Marchán Fiz 1989 — Marchán Fiz S. Schinkel ar-
quitecturas, 1781–1841. Madrid: MORU, 
Secretaría General Técnica, Centro de Pub-
licaciones, 1989.

Martin 2003  — Martin Steffens. K. F.  Schinkel 
1781–1841: An Architect in the service of 
beauty. Köln: Taschen, 2003.

Murphy 1815  — Murphy James C. The Arabian 
Antiquities of Spain, London: Cadell & Da-
vies, 1815.

Schinkel 1840–1848  — Schinkel K. F. Werke der 
höheren Baukunst für die Ausführung er-
funden. Potsdam, 1840–1848.

Schinkel 1858 — Schinkel K. F. Sammlung archi-
tektonischer Entwürfe: Enthaltend theils 
Werke welche ausgeführt sind, theils Ge-
genstände, deren Ausführung beabsichtigt 
wurde. Berlin: Ernst & Korn, 1858.

Schinkel, Sahm-von Alten 1982  — Schinkel K. F., 
Sahm-von Alten С. Karl Friedrich Schin-
kel 1781–1841: painting and architecture 
between Romanticism and Classicism. 
München: Goethe-Institut, 1982. 

Semper 1834  — Semper G. Vorläufige Be-
merkungen über bemalte Architectur und 
Plastik bei den Alten (Preliminary Remarks 
on Polychrome Architecture and Sculpture 
in Antiquity). Hamburgo, 1834.

Snodin 1991— Snodin M. Karl Friedrich Schinkel: 
A Universal Man. New Haven, Yale Universi-
ty Press in association with the Victoria and 
Albert Museum. London, 1991.

Szambien 2000  — Szambien W. Schinkel. Tra-
ducción Juan Calatrava. Madrid: Akal, S. A., 
2000.

Wolzogen 1864  — Wolzogen Alfred von. Aus 
Schinkels Nachlaß: Reisetagebücher, Briefe 
und Aphorismen. Katalog des künstlerisch-
en Nachlasses von Carl Friedrich Schinkel 
im Beuth-Schinkel-Museum in Berlin, Band 
4, Mitgetheilt und mit einem Verzeich-
niß sammtlicher Werke Schinkel’s verseh-
en von Alfred Freih. von Wolzogen, Berlin 
(Verl. d. Königl. Geh. Ober-Hofbuchdruck-
erei) 1864.

REFERENCES
Borisova E. A. Russkaia arkhitektura v epokhu ro-

mantizma (Russian architecture in the era of 
Romanticism). Saint-Petersburg: D. Bulanin 
Publ., 1997 (in Russian).

Borisova E. A. Russkaia arkhitektura vtoroi po-
loviny XIX veka (Russian architecture of the 
second half of the XIX century) Moscow: 
Nauka Publ., 1979 (in Russian).

Vasilyeva GB, Zhitorchuk K. V., Kirikova L. A. An-
drey Ivanovich Stackenschneider. Arkhitek-
turnye proekty iz sobraniia Gosudarstvenno-
go muzeia istorii Sankt-Peterburga. Catalog 
(Andrey Ivanovich Stackenschneider. Archi-
tectural projects from the collection of the 
State Museum of History of St. Petersburg. 
Catalogue). Saint-Petersburg: Museum of 
the History of St Petersburg Publ., 2006 (in 
Russian).

Kalinin N., Zemlyanichenko M. Romanovy i 
Krym, (Romanovs and the Crimea), Simfe
ropol: Business Inform Publ., 2007 (in Rus-
sian).

Kirichenko E. I. Russkaia arkhitektura 1830–1910 
godov. (Russian architecture of the 1830–
1910). Moscow: Iskusstvo Publ., 1978 (in 
Russian).

Nashchokina M. V. Antichnoe nasledie v russkoi 
arkhitekture nikolaevskogo vremeni. (An-
tique heritage in the Russian architecture of 
the Nicholas period). Moscow: Progress-Tra-
ditsiya Publ., 2011 (in Russian).

Nashchokina M. V.  Russkaia usad’ba v Krymu i 
mestnye arkhitekturnye traditsii (Russian 
manor in the Crimea and local architectur-
al traditions). Naedine s muzoi arkhitekturn-
oi istorii (Alone with the muse of the architec-
tural history). Moscow: Uley Publ., 2008 (in 
Russian).



260 О. В. Линникова

Nashchokina M. V. Variant Shinkelia. (The Shin-
kel variant). Arkhitektura. Prilozhenie k 
stroitel’noi gazette (Arkhitektura. The appen-
dix to the Building newspaper), no. 7, 1981 
(in Russian).

Nashchokina M. V.  Antichnost’ v russkoi arkhi-
tekturnoi teorii 30–50-kh godov XIX veka 
(Antiquity in the Russian architectural the-
ory of the 30–50s of the XIX century). Archi-
tectural Heritage, no. 36, 1988, pp. 119–129 
(in Russian).

Palchikova A. P. «Oreanda»  — pervoe tsarskoe 
imenie na Iuzhnom beregu Kryma (“Orean-
da” — the first royal mansion on the south-
ern coast of the Crimea). Mir usadebnoi 
kul’tury. II Krymskie Mezhdunarodnye nauch-
nye chteniia (The world of manor culture. II 
Crimean International Scientific Readings). 
Simferopol: Crimean Archive Publ., 2002 (in 
Russian).

Petrova T. A. Andrei Stakenschneider (Andrey 
Shtakenshneyder), Leningrad: Lenizdat 
Publ., 1978 (in Russian).

Tarasov B. N. Nikolay Pervyi (Nicholas the First). 
Moscow: Olma Media Grupp Publ., 2007 (in 
Russian).

Shiryayev S. D. Usadebnaia arkhitektura Kryma v 
1820–1840 gg. (The Manor Architecture of 
Crimea in 1820–1840). Krym, no. 2 (8), vol. 2. 
Moscow; Leningrad  : Gosizdat Publ., 1928. 
pp. 72–102 (in Russian).

Hittorff J. I. Restitution du temple d’Empédocle à 
Sélinonte, ou l’architecture polychrôme chez 
les Grecs, Paris: Firmin-Didot frères Publ., 
1851.

Klaus J. P. Karl Friedrich Schinkel: späte Projekte = 
late projects, Stuttgart [etc.]: Axel Menges 
Publ., 2000.

Marchán Fiz S. Schinkel arquitecturas, 1781–
1841. Madrid: MORU, Secretaría General 
Técnica, Centro de Publicaciones, 1989.

Murphy James C. The Arabian Antiquities of 
Spain. London: Cadell & Davies Publ., 1815.

Schinkel K. F. Werke der höheren Baukunst für die 
Ausführung erfunden Potsdam, 1840–1848.

Schinkel K. F. Sammlung architektonischer Ent-
würfe: Enthaltend theils Werke welche aus-
geführt sind, theils Gegenstände, deren Aus-
führung beabsichtigt wurde. Berlin: Ernst & 
Korn Publ., 1858.

Schinkel K. F., Sahm-von Alten С. Karl Friedrich 
Schinkel 1781–1841: painting and architec-
ture between Romanticism and Classicism. 
München: Goethe-Institut Publ., 1982. 

Semper G. Vorläufige Bemerkungen über bemalte 
Architectur und Plastik bei den Alten (Pre-
liminary Remarks on Polychrome Architec-
ture and Sculpture in Antiquity), Hamburgo, 
1834.

Snodin M. Karl Friedrich Schinkel: A Universal 
Man. New Haven; London: Yale University 
Press in association with the Victoria and 
Albert Museum Publ., 1991.

Szambien W. Schinkel. Traducción Juan Calatra-
va. Madrid: Akal, S. A. Publ., 2000.

Wolzogen Alfred von. Aus Schinkels Nachlaß: 
Reisetagebücher, Briefe und Aphoris-
men.  Katalog des künstlerischen Nachlasses 
von Carl Friedrich Schinkel im Beuth-Schin-
kel-Museum in Berlin, vol. 4, Mitgetheilt und 
mit einem Verzeichniß sammtlicher Werke 
Schinkel’s versehen von Alfred Freih. von 
Wolzogen. Berlin: Verl. d. Königl. Geh. Ober-
Hofbuchdruckerei Publ., 1864.



УДК 725.381.3

О. С. Шурыгина

Архитектура автомобильных гаражей в Европе 
и США 1920–1930-х годов: взгляд из Советской России

Интерес к  западному опыту в  области создания автомобильной инфраструктуры существовал уже 
в дореволюционной России, однако максимально стал востребован начиная со второй половины 1920-х гг. 
В статье будут перечислены и проанализированы примеры проектирования и строительства гаражей 
на  Западе в  1920–1930-х гг., известные советским архитекторам и  инженерам благодаря заграничным 
поездкам и через публикации в зарубежной специализированной прессе, которая была доступна на тер-
ритории Советской России. Перечень этих объектов удалось установить, изучив советские специализи-
рованные периодические и справочные издания 1920–1930-х гг., когда на их страницах начали появляться 
статьи, посвященные тем или иных зарубежным постройкам. В первую очередь в центре внимания ока-
зываются вопросы расположения гаражей в  городской уличной сети, их планировки, эксплуатации, ис-
пользования строительных материалов и технического оборудования. Важно определить, какие страны 
являлись на тот момент лидерами в области строительства автомобильной инфраструктуры и ока-
зывали влияние на отечественную практику. Наиболее востребованным у советских инженеров, по воз-
никшей еще до  1917  г. традиции, стал немецкий опыт. И  хотя немецкие автомобили уже не  были так 
распространены на российском рынке, как прежде, опубликованные в отечественной печати германские 
гаражи воспринимались советскими проектировщиками в качестве образцов. Лишь к середине 1930-х гг. 
ситуация начала серьезно меняться: как и в других областях хозяйственной и культурной жизни СССР, 
в гаражном строительстве был задан вектор на самостоятельное развитие.

Ключевые слова: автомобиль, автомобильная инфраструктура, автомобилизм, гараж, автомо-
бильный гараж, архитектура XX в.

O. S. Shurygina 

THE ARCHITECTURE OF CAR GARAGES IN EUROPE AND 
THE USA IN THE 1920S–1930S: A VIEW FROM SOVIET RUSSIA

Interest in the Western experience of automobile infrastructure creation had existed in pre-revolutionary Russia 
already, but it was in special demand since the second half of the 1920s. The article contains a list and analyse of 
examples of designing and building garages in the West in the 1920s-1930s, well known to Soviet architects and 
engineers through the trips abroad and/or the publications in foreign specialized press that was available in USSR. 
Named list of objects was established by studying Soviet specialized periodicals and reference publications of the 
1920-1930s when articles on these or some other foreign buildings were appearing on their pages. First of all, the 
focus is on the garages location in the street network, their layout, operation, use of building materials and techni-
cal equipment. It is important to determine which countries were at the time leaders in the field of building auto-
mobile infrastructure and influencing domestic practice. The most popular among Soviet engineers, according to a 
tradition that had arisen before 1917, was the German experience. Although German cars were no longer so in de-
mand in Russia, as before, German garages were perceived by Soviet designers as samples because of its wide rep-
resentation in Soviet press. Only by the mid-1930’s the situation began to change seriously: as in other areas of the 
economic and cultural life of the USSR, in the garage construction a vector was set for independent development.

Keywords: car, automobile infrastructure, motorism, garage, car garage, architecture of the XX century.

«Внимательное изучение опыта загра-
ничного гаражестроения является одним 
из  условий, обеспечивающих развитие 
нашего собственного гаражестроения. 

Одним из  средств изучения этого опы-
та является заграничная техническая пе-
риодическая печать, причем относитель-
но наиболее богатый материал в  этом 



262 О. С. Шурыгина

отношении дают германские и американ-
ские журналы»,  — писал в  1930  г. в  ста-
тье, посвященной описанию зарубежных 
автобусных парков, инженер М. Бергман 
(Бергман 1930б: 47). 

В рамках статьи мы попробуем 
выявить примеры проектирования 
и  строительства гаражей на  Западе 
в 1920–1930-х гг.1, известные российским 
архитекторам и  инженерам благодаря 
заграничным поездкам и через публика-
ции в зарубежной специализированной 
прессе, которая была доступна на терри-
тории Советской России. Важно опреде-
лить, какие страны являлись на  тот мо-
мент лидерами в области строительства 
автомобильной инфраструктуры и  ока-
зывали влияние на отечественную прак-
тику. Это возможно установить, изучив 
советские специализированные перио-
дические и  справочные издания 1920–
1930-х гг. 

Однако освоение иностранного опы-
та началось несколько раньше: «Вы 
уполномочены отправляться в  загра-
ничную поездку с  целью ознакомления 
на месте с устройством центральных га-
ражей и  организации их эксплуатации. 
<…> Желательно по  возможности по-
лучить планы сооружений тех загранич-
ных центральных гаражей, которые бу-
дут Вами осмотрены» (ГА РФ: 35), — с та-
ким служебным заданием в июне 1913 г. 
«был командирован частной компани-
ей за границу для изучения авто-гараж-
ного дела» (Там же: 15) военный инже-
нер В. А.  Защук2. Вопрос об  ознаком-

1  В 8-м выпуске ВВИА была опубликована 
статья автора о гаражах 1900–1910-х гг. (Шуры-
гина 2017).

2  Защук Всеволод Александрович (1868–
1943) — военный инженер, выпускник Никола-
евской инженерной академии (1895), заведовал 
гидротехническими сооружениями Сестрорец-
кого оружейного завода, автор и строитель пер-
вых в  России эллингов для дирижаблей, член 
Комиссии «Об устройстве гаражей и  хранении 

лении и  возможностях использования 
зарубежного опыта в части автомобиль-
ной инфраструктуры особенно остро 
встал в  Москве и  Петербурге с  начала 
1910-х гг., когда количество транспор-
та потребовало разработки ряда зако-
нодательных актов, регулирующих во-
просы строительства крупных стоянок 
с  организацией хранения большого ко-
личества легковоспламеняющихся мате-
риалов.

Поездка В. А.  Защука в  Европу, а  он 
осмотрел гаражи в столицах Англии, Гер-
мании, Бельгии и Франции, была первым 
подобным опытом, результаты которого 
стали доступны широкому кругу читате-
лей. Отчет о командировке был опубли-
кован в 1916 г. в «Инженерном журнале» 
(Защук 1916), а в 1930 г. с сокращениями 
в журнале «За рулем» под названием «Га-
ражи в Берлине» (Защук 1930: 19). Что же 
привлекло внимание инженера? 

Первым объектом, который описы-
вает Защук, был гараж на  улице Понтье 
в  Париже, безусловно, один из  самых 
ярких примеров гаражного строитель-
ства тех лет3 (1906–1907, арх. О. Перре). 
Затем следуют берлинские объекты: ав-
томатизированный «Ноллендорф-га-
раж» (Eisenacherstraße, 111, не сохранил-
ся), двухэтажный гараж на улице Виланд 
(1906–1907, арх. Макс Равот (Max Ravoth), 
Wielandstraße, 9) и  многоэтажный гараж 
Акционерного общества Силовых машин 
(“Kraftfahrzeug-Aktien-Gesellschaft”, 1906–
1907, арх. Франц Гольтш (Franz Goltsch), 
Fritschestraße 27/28). «Остальные гаражи, 
которые пришлось видеть в  Мюнхене, 
Берлине, Париже, Брюсселе и  Лондоне, 
представляли из себя помещения совер-
шенно не  приспособленные к  нашему 

при них бензина» (1911–1917) в  Санкт-Петер-
бурге.

3  Защук не  указывает имен архитекторов 
и датировок объектов. Атрибуция произведена 
на основании открытых источников.



263Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

климату и  поэтому не  заслуживающие 
особого внимания» (Защук 1916: 139), — 
в конце кратко резюмировал Защук. 

Гараж на  улице Виланд располо-
жен во дворе узкого, уходящего в глубь 
участка, на красную линию выходит жи-
лой дом. Непосредственно с улицы в га-
раж ведут два проезда: один, с уклоном 
вниз, — в полуподвальный этаж, другой, 
с  уклоном наверх,  — в  открытый двор, 
в  который выходят боксы, расположен-
ные вдоль границы участка и  замыкаю-
щие его помещением мастерской. Это 
достаточно простая и типичная для Гер-
мании (или, например, Англии или Че-
хии) композиция расположения и  ти-
пологии гаража  — сгруппированные 
вокруг двора боксы. Гараж сохранился 
и используется по своему первоначаль-
ному назначению.

Гараж Акционерного общества рас-
положен в  глубине участка в  форме 
каре, на  красную линию выходит жи-
лой дом. Доступ в гараж осуществлялся 
с  улицы с  помощью трех въездов. Вер-
тикальное перемещение автомобилей 
внутри 5-этажного здания осуществля-
лось с  помощью лифтов, для доступа 
в подвал использовались рампы. Здание 
гаража сохранилось, но переоборудова-
но под офисы.

Как мы видим, в  поле внимания За-
щука находились исключительно много-
этажные объекты, видимо, таким был за-
каз российского клиента. К  сожалению, 
из-за военного времени эти знания так 
и не пригодились, не понадобились они 
и позже. 

Однако уже сейчас можно сказать, 
что наибольшим успехом у  специали-
стов пользовались немецкие образцы 
гаражного строительства, как, впрочем, 
и немецкие автомобили: к 1914 г. их доля 
на  российском автомобильном рынке 
составляла порядка 82 %. Успех герман-
ских дилеров объяснялся многими при-

чинами: и  территориальной близостью, 
и  отлично налаженной рекламой вкупе 
с  умением угодить российскому поку-
пателю (вплоть до  эмблем и  логотипов 
на русском языке), и успехами немецких 
автомобилей в различных гонках и про-
бегах, и  непревзойденным качеством 
немецких машин, и  отлично организо-
ванным сервисом представительствами 
германских заводов, и, наконец, активно-
стью немецкой диаспоры в России, обра-
зовавшей особое лобби в русской армии 
и других казенных учреждениях. Наибо-
лее яркими и  технически новаторскими 
здесь являлись петербургские гаражи, 
построенные акционерным обществом 
«Бодо Эгесторф и  Ко», чьими учредите-
лями были германские граждане, для не-
мецкого подданного Карла Крюммеля4.

После перерыва, вызванного рево-
люцией и Гражданской войной, тема га-
ражестроения вновь становится акту-
альной. В  1923  г. для закупок автомо-
билей за  рубежом было организовано 
Автотранспортное торгово-промышлен-
ное акционерное общество («Автопром-
торг»), акционерами которого явля-
лись Центральное управление местного 
транспорта Наркомата путей сообще-
ния, Народный комиссариат Внешней 
торговли и ВСНХ (История автомобиль-
ного транспорта России 1997: 94). Рез-
кое увеличение ввоза в  страну автомо-
билей и подбор их крупными партиями 
одного типа способствовали появлению 
разнообразной справочной литературы 
по их обслуживанию, ремонту и органи-
зации мест хранения.

В 1925  г. на  строительной кафедре 
Военно-инженерной академии инже-
нером В. С.  Соковым5 была защищена 

4  О гаражах К. Крюммеля см. подробнее 
(Шурыгина 2016).

5  Соков Василий Сергеевич (1892–1957)  — 
генерал-майор инженерных войск, архитектор-
художник.



264 О. С. Шурыгина

диссертация на  тему «Военные автомо-
бильные гаражи», а в 1926 г. опубликова-
на небольшим тиражом (Соков 1926). По-
мимо прочих достоинств в работе содер-
жится список литературы, в  том числе 
изданий на иностранных языках. В 1935 г. 
автором было выпущенное полноценное 
монографическое издание на эту же тему 
(Соков 1935). Список литературы был су-
щественно расширен и  дополнен новы-
ми материалами. К  сожалению, не  уви-
дел свет второй том, в котором планиро-
валось осветить вопросы строительства 
гаражей на конкретных примерах, в том 
числе и  зарубежных, однако некоторые 
из них были рассмотрены в первой рабо-
те, чем мы и  воспользуемся. Возможно, 
нам когда-нибудь посчастливится най-
ти следы этой неизданной публикации. 
Как не сложно догадаться, основной мас-
сив приводимой в обеих работах литера-
туры — это издания на немецком языке. 
Нами была предпринята попытка отыс-
кать некоторые из  них. Что-то нашлось 
в Российской национальной библиотеке, 
что-то — в библиотеке Политехническо-
го университета, что-то не  нашлось во-
все. Возможно, они хранятся в иных об-
разовательных учреждениях либо част-
ных коллекциях. За то, что это именно те 
издания, которыми пользовался автор, 
говорит наличие пометок карандашом 
тех мест, которые вошли в  переведен-
ном виде в опубликованный текст, это же 
касается и  иллюстраций. Из  этого мож-
но также заключить, что, в отличие от За-
щука, Соков не  выезжал за  границу для 
осмотра этих объектов в натуре.

Какие же гаражи привлекли внима-
ние В. С.  Сокова? Это объекты, распо-
ложенные в  Германии, Америке и  один 
в  Италии, сведения о  последнем были 
предоставлены инженером К. И.  Шеля-
ховским, о  чем Соков отдельно пред-
упреждает читателя (Соков 1926: 145–
147). Таким образом, непосредственно 

в  поле его внимания оказываются аме-
риканские и  немецкие практики. Нач
нем с Германии. Помимо множества бе-
зымянных примеров, из того, о чем уже 
писал В. А. Защук, Соков подробно оста-
навливается на  двухэтажном гараже 
на  улице Виланд (Там же: 143) и  много-
этажном Акционерного общества Сило-
вых машин (Там же: 142–143) в  Берлине 
(ил. 1).

К сожалению, обнаружить следы дру-
гих берлинских гаражей, о  которых пи-
шет Соков, не удалось. Он не указывает 
их месторасположения и датировок, од-
нако дает имена архитекторов. Прове-
денный поиск объектов в Интернете так-
же не  выявил каких-либо результатов. 
Возможно, они не  были реализованы 
либо были утрачены. Это 7-этажный ав-
томатизированный гараж на  40 автомо-
билей архитектора Пауля Цукера (Paul 
Zucker) (Там же: 141)6 и 4-этажный гараж 
с рампой «системы» архитектора Юргена 
Бахмана (Jürgen Bachmann) с косоуголь-
ным расположением боксов (Там же: 
141–142)7 (ил. 2). Отдельно Соков оста-
навливается на гаражах круглой формы 
(источником такого интереса, безуслов-
но, является гараж К. Крюммеля в  Пе-
тербурге)  — это многоэтажный гараж 
на 1000 автомобилей и 500 мотоциклов, 
спроектированный в Берлине по проек-
ту архитектора Саркандера (Sarkander) 
с приспособлением газгольдера (Там же: 
140)8, и  гаражи по  системе архитектора 
Ф. Пистора (Fr. Pistor) (Там же: 140–141) 
(ил. 3). В  заключении Соков склоняется 
к мысли, что наиболее рациональными, 
на  его взгляд, являются многоэтажные 
гаражи боксового типа с  несколькими 
рамками (Там же: 172–173).

6  См. также: (Давидович 1933: 285).
7  Оригинал статьи на  немецком языке см.: 

(Großgaragenbau 1924).
8  Оригинал статьи на  немецком языке см.: 

(Großgaragen für 1000 Wagen 1924).



265Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

Ил. 1. Гараж «Акционерного общества Силовых машин» (“Kraftfahrzeug-Aktien-Gesellschaft”), Берлин. 
Архитектор Ф. Гольтш (Franz Goltsch), 1906–1907 (Соков 1925: 25)



266 О. С. Шурыгина

Ил. 2. Вверху: автоматизированный гараж на 40 автомобилей, Берлин. Архитектор П. Цукер (Paul 
Zucker). Внизу: 4-этажный гараж с рампой с косоугольным расположением боксов, Берлин. План 
и фасад. Архитектор Ю. Бахман (Jürgen Bachmann) (Соков 1925: 24)



267Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

Ил. 3. Гараж на 1000 автомобилей, по системе архитектора Ф. Пистора (Fr. Pistor), Берлин (Соков 
1925: 23)



268 О. С. Шурыгина

Столичный журнал «Коммуналь-
ное хозяйство» в  своих статьях также 
обратил внимание за  опыт зарубеж-
ных коллег, хотя детально не  разбира-
ет его9. И если в случае с ленинградцем 
Соковым это хаотичное изучение ино-
странного опыта, следы которого даже 
не  удается отыскать, то в  поле внима-
ния московских специалистов оказыва-
ются уже конкретные образцы, опять-
таки  — берлинские. Здесь сразу стоит 
оговориться, что советских инженеров 
интересовали исключительно те проек-
ты, которые могли послужить основой 
для проектирования гаражей для авто-
бусов, грузового транспорта и такси. Ме-
ста для хранения индивидуальных авто-
мобилей практически не  рассматрива-
лись ввиду нецелесообразности, даже 
несмотря на всю возможную инноваци-
онность этих проектов.

Итак, интерес был вызван строитель-
ством автобусных гаражей для Москов-
ского коммунального хозяйства, в  пер-
вую очередь Бахметьевского (1926–
1927, арх. К. С. Мельников) (ил. 4). Нельзя 
не  вспомнить, что в  1925  г. Мельников 
выезжал за границу для участия в строи-
тельстве Павильона СССР на  Междуна-
родной выставке современных деко-

9  См., например: (Речмедилов 1926; Мирер 
1928) и др.

ративных и  промышленных искусств 
в  Париже и  даже являлся автором двух 
проектов стоянок для парижских так-
сопарков. Однако ранее архитектор 
не был замечен в области гаражестрое-
ния. Изучал ли Мельников иностранный 
опыт, будучи в командировке?

Журнал «Мотор» сообщал о возмож-
ных источниках вдохновения архитек-
тора: «В иностранной литературе встре-
чаются проекты с осуществлением пря-
моточности, как, например: немецкий 
журнал за 1925 г. “Грузовой Автомобиль” 
№ 21 или сборник Мюллера “Городские 
гаражи” издания 1926  г. Нужно отме-
тить, что за  последний год вопросу га-
ражного строительства в  иностранной 
литературе отведено отдельное внима-
ние» (Речмедилов 1927: 33). О  каком же 
гараже писала отечественная периоди-
ка? Следующие выпуски журнала «Мо-
тор» сообщают: «В связи с  приобрете-
нием 200 новых автобусов, в  Берлине 
был построен гараж для стоянки машин, 
краткое сообщение о котором в немец-
ком журнале Verkehrstechnik поместил 
инженер Кварг» (А.  Р.  А. 1927: 161). Да-
лее скрывающийся за  псевдонимом ав-
тор давал подробное описание гара-
жа. Нам удалось отыскать указанный 
журнал (Quarg 1926). Речь идет о  гара-
же Акционерного общества «Всеоб-
щая автобусная компания в  Берлине» 

Ил. 4. Автобусный гараж Московского коммунального хозяйства, Москва. Архитектор 
К. С. Мельников, 1926–1927. Современный вид



269Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

(“ABOAG” — Allgemeine Berliner Omnibus 
AG, 1925–1926, арх. Франц Аренс (Franz 
Ahrens), Helmholtzstraße, 41) (ил. 5). Га-
раж располагался в восточной части го-
рода, помимо стоянки здесь имелись 
помещения мойки, осмотра, ремонта 
и  склада. Особенностью конструкции 
являлось отсутствие колонн — это еди-
ный зал-манеж, перекрытый металличе-
скими фермами. По проектам Ф. Аренса 
в  Берлине будет построено несколько 
автобусных парков, в  том числе самый 
известный гараж-манеж на  240 автобу-
сов общей площадью 6500 м² с самоне-
сущей конструкцией кровли в  районе 
Трептов (1927–1928).

Описание, чертежи и фотографии га-
ражей «АБОАГ» неоднократно публико-
вались в отечественной периодике (Реч-
медилов 1928а; Давидович 1928; Берг-
ман 1930б). Авторы статей, советские 
инженеры, недвусмысленно указывали 
на него как образчик идей: «Недостаточ-
ная осведомленность наших работников 
в этом вопросе (достаточно указать на то, 
что все знакомство с  достижениями за-
границы сводится, к сожалению, исклю-
чительно к  журнальным статьям, появ-

ляющимся в  иностранных специальных 
журналах, в случайном порядке, при да-
леко не достаточной полноте их, и нося-
щим иногда даже рекламный характер) 
привела к тому, что все наши гаражи в от-
ношении способов организации гараж-
ных процессов проектируются по одним 
и  тем же образцам, случайно наиболее 
полно освещенным в  иностранной (не-
мецкой) печати. Этими образцами явля-
ются автобусные гаражи АБОАГ» (Берг-
ман 1930а: 28) или «В журнале “Мотор” 
в  свое время уже неоднократно появ-
лялись описания современных гаражей, 
некоторые из  которых послужили про-
тотипом строящихся в настоящее время 
московских гаражей. К  этим немецким 
гаражам относятся берлинские автобус-
ные парки» (Бергман 1930б: 47). Иногда 
назывались даже конкретные фамилии 
и объекты, которые должны были пере-
нять эту практику: «В этот период кос-
венную помощь в  определении путей 
дальнейшего развития нашего гараж-
ного строительствами оказал построен-
ный в 1926 г. автобусный парк в Берли-
не. <…> Бригада специалистов, органи-
зованная в конце 1928 г. по инициативе 

Ил. 5. Гараж Акционерного общества «Всеобщая автобусная компания в Берлине» (“ABOAG”), Берлин. 
Архитектор Франц Аренс (Franz Ahrens), 1925–1926 (Quarg 1926: 739)



270 О. С. Шурыгина

инж. Муратова в составе инж. Давидови-
ча, Нолева-Соболева и  Фельзера10, дол-
жна была в  процессе проектирования 
нового гаража Союзтранса в Столярном 
переулке не  только учесть печальный 
опыт уже пройденного этапа, но и осво-
ить новое, что внес в практику проекти-
рования гараж “АБОАГ”» (Климович 1932: 
500). Даже спустя почти десятилетие 
тема берлинских гаражей все еще про-
должала всплывать на страницах отече-
ственной периодики: «Проекты наших 
первых больших рационализированных 
гаражей (1928–1930  гг.) находились под 
влиянием строительства гаражей ком-
пании “АБОАГ” в Берлине. Именно оттуда 
была заимствована организация поточ-
ного обслуживания и  приемы планиро-
вочных композиций» (Давидович 1935: 
36),  — писал инженер Л. Н.  Давидович. 
Однако М. Бергман был прав в части узо-
сти интереса коллег. Так, например, они 
оставили незамеченным гараж «Кант» 
(1929–1930) в  Берлине (Kant-Garagen 
2018), интереснейший пример много-
этажной стоянки, даже когда в  Москве 
встал вопрос о  проектировании подоб-
ного объекта.

10  Инженер-проектировщих Ю. С.  Фельзер. 
Отчего-то в  современных изданиях фамилия 
редуцировалась в «Фельдзер», хотя во всех ма-
териалах 1920–1950-х гг. ее написание именно 
«Фельзер». К  сожалению, из  приведенной ци-
таты не  ясно, выезжала ли группа названных 
специалистов в  Германию для осмотра здания 
гаража в  натуре. По  неподтвержденным дан-
ным, в  конце 1920-х гг. Ю. С.  Фельзер был ко-
мандирован в  США для изучения строитель-
ства и эксплуатации крупных автотранспортных 
предприятий. Однако при таком богатом опыте 
на счету инженера только две тематические по-
стройки: гаражи Наркоматов почт и телеграфов 
и тяжелой промышленности. Возможно, вместе 
с  ним в  Америку выезжал и  инженер И. В.  Гри-
бов: во всяком случае, в № 3 и 5 журнала «За ру-
лем» за 1930 г. был опубликован очерк, посвя-
щенной поездке по США.

А что же Франция? Парижские гара-
жи также присутствовали на  страницах 
специализированной прессы, однако 
их влияние на  отечественных специали-
стов было существенно меньшим, ско-
рее всего, из-за сложности конструкции 
и эксплуатации, вспомнить хотя бы гараж 
на  улице Понтье архитектора О. Перре. 
Французские инженеры оставались вер-
ными себе в том, что касается инноваци-
онности решений: «Мы указываем адрес 
гаража, т. к. мы настоятельно советуем т. т. 
работникам автодела, едущим в загранич-
ные командировки во Францию, посетить 
и внимательно посмотреть этот гараж. Это 
гараж, по  справедливости считающий-
ся одним из лучших образцов современ-
ного гаражного строительства» (Гарриг, 
Гольберг 1927: 183),  — писали советские 
инженеры. Речь идет о гараже «Банвиль» 
(1925–1929, арх. Генри Деко (Henri Decaux) 
инж. Генри Террис (Henri Terrisse), rue de 
Courcelles, 153) (ил. 6), поистине интерес-
нейшем объекте того времени: 8-этажное 
здание с  двумя подвальными этажами 
было рассчитано на  размещение поряд-
ка 1000 автомобилей в  индивидуальных 
боксах. Для вертикального перемещения 
используются аппарели и  грузовые лиф-
ты. Помимо стоянки гараж предлагал по-
сетителям такие опции, как теннисный 
корт, площадка для гольфа, бассейн, авто-
мобильный трек, бар. Гараж неоднократ-
но перестраивался, но сохранился до на-
стоящего времени.

Помимо конкретных примеров, ча-
сто можно встретить статьи с  абстракт-
ными размышлениями на тему зарубеж-
ного гаражестроения (Медведев 1925; 
Проекты многоэтажных гаражей в  Гер-
мании 1926; Бергман 1928; Речмедилов 
1928б; А. Р. А. 1928; Гольберг 1930; Дави-
дович 1931; Решетников 1934; Давидо-
вич 1935). По названию статей видно, как 
интерес к  немецкому опыту со  време-
нем был вытеснен американским.



271Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

В 1933 г. в связи с планами на строи-
тельство первого в  СССР механизиро-
ванного гаража Акционерного обще-
ства «Интурист» в  прессе развернулась 
полемика по поводу целесообразности 
такого способа перемещения автомоби-
лей во  внутригаражном пространстве 
(Давидович 1933). Помимо уже извест-
ных нам европейских гаражей по  про-
ектам О. Перре и  П. Цукера, здесь за-
служенную пальму первенства держали 
США: «За последние пять лет идея ме-
ханизации гаражей-стоянок получила 
за  границей, главный образом в  САСШ, 
довольно широкое распространение» 
(Давидович 1933: 285),  — отмечали со-
временники. Безусловно, их привле-
кали нью-йоркские гаражи-гостиницы 
бизнесмена Милтона Кента — самые пе-
редовые сооружения для хранения лег-
ковых автомобилей. Два 25-этажных га-

ража на 1000 автомобилей каждый были 
заложены в марте и октябре 1928 г. со-
ответственно (211 East 43rd Street и  43 
West 61st Street) по  проекту архитек-
турного бюро «Жардин, Хилл и Мурдок» 
(“Jardine, Hill & Murdock”) с  фасадами 
в стиле ар-деко (ил. 7). И хотя оба проек-
та были завершены к 1930 г., начавшаяся 
годом ранее Великая депрессия не  по-
зволила полностью осуществить планы 
по  их эксплуатации: в  начале 1940-х гг. 
сложное оборудование было удалено, 
сначала здания эксплуатировались как 
склады, а  позднее были перестроены 
под офисные и  жилые комплексы с  со-
хранением фасадов. Подобные по  кон-
струкции автоматизированные гара-
жи были построены в  Чикаго: «Гараж 
на улице Квинси» (“Quincy Street garage”, 
1929–1930, арх. Вальтер Альшлагер 
(Walter W. Ahlschlager), 18–22 West Street 

Ил. 6. Гараж «Банвиль», Париж. Архитектор Г. Деко (Henri Decaux), инженер Г. Террис (Henri Terrisse), 
1925–1929 (URL: i30.servimg.com/u/f30/09/00/65/30/conces10.jpg, дата обращения: 04.10.2017)



272 О. С. Шурыгина

Quincy, не  сохранился) и  Электриче-
ский гараж отеля Харрисон (“Harrison 
Hotel Electric Garage”, 1930, арх. Альфред 
Альшулер (Alfred S. Alschuler), 615–617 
South Wabash Avenue). В  1931  г. в  Цин-
циннати была построена 27-этажная 
башня гаража в  составе администра-
тивного комплекса (“Carew-Netherland 
Garage”, арх. Вальтер Альшлагер (Walter 
W. Ahlschlager), 422 Race Street), считав-
шаяся на момент постройки самым вы-
соким гаражным зданием в мире.

В 1931 г. инженером В. Д. Цветаевым 
была выпушена книга «Автогаражное 
строительство», в которой были собраны 
разнообразные примеры строительства 

гаражей в  Германии, Франции, Италии, 
Швейцарии, Америке. Большое место 
было уделено современным на  момент 
публикации многоэтажным гаражам. Од-
нако этот опыт был уже не  столь инте-
ресен Советской России, т. к. подобные 
объекты предназначались для исполь-
зования в  качестве стоянки частновла-
дельческих автомобилей в  стесненных 
условиях городских центров: «Мы пола-
гаем, что по организационному построе-
нию советского автотранспорта, по  его 
целевому назначению и  по условиям 
дислокации его на  территории Сою-
за, центр тяжести гаражного строитель-
ства лежит не в плоскости многоэтажных 
и  тем более автоматизированных гара-
жей, а в плоскости обеспечения подвиж-
ного состава дешевыми в  постройке, 
удобными в  эксплуатации и  технически 
хорошо вооруженными одноэтажными 
гаражами» (Давидович 1933: 287), — ре-
зюмировал в  1933  г. инженер Л. Н.  Да-
видович. Постепенно к  концу 1930-х гг. 
тема иностранного гаражестроения схо-
дит на  нет. Последнее, на  что обратили 
внимание архитекторы, — грандиозный 
по  своим размерам муниципальный га-
раж «Авторимесса» в  Венеции (1933) 
(Величайший гараж в Европе 1935; Крин-
ский 1935: 31), входящий в состав боль-
шого проекта по связи островов лагуны 
с материком, включающий в себя рекон-
струкцию автомобильного и железнодо-
рожного моста и  вокзала и  строитель-
ство гаража.

В заключение можно сказать, что за-
рубежный опыт гаражестроения обра-
тил на  себя внимание отечественных 
специалистов одновременно с  появле-
нием в  России импортных автомоби-
лей в  начале ХХ  в., однако максималь-
ного стал востребован в 1920-е гг. Тогда 
на  страницах советских специализиро-
ванных периодических изданий и спра-
вочной литературе начали появляться 

Ил. 7. Гараж-гостиница Милтона Кента, 
Нью-Йорк. Архитектурное бюро “Jardine, 
Hill & Murdock”, 1928 (URL: static01.nyt.com/
images/2014/11/09/realestate/09SCAPES3/
09scapes3-blog427.jpg, дата обращения: 
04.10.2017)



273Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

статьи, посвященные тем или иных зару-
бежным постройкам. В первую очередь 
в центре внимания оказывались вопро-
сы расположения гаражей в  городской 
уличной сети, планировки, эксплуата-
ции, использования строительных ма-
териалов и технического оборудования. 
В то же время стилистическое оформле-
ние фасадов не являлось приоритетным, 
поэтому в публикациях мы практически 
никогда не  встретим их чертежей или 
фотографий, зато увидим многочислен-
ные планы. Наиболее востребованным 
у  советских инженеров стал немецкий 
опыт. Опубликованные в отечественной 
печати, германские гаражи восприни-
мались советскими проектировщиками 
в  качестве образцов. Лишь к  середине 
1930-х гг. ситуация начала серьезно ме-
няться: как и  в других областях хозяй-
ственной и культурной жизни СССР, в га-
ражном строительстве был задан вектор 
на самостоятельное развитие.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
ГА РФ — Государственный архив Российской 

Федерации. Ф. 539. Оп. 4. Д. 10105.
А. Р. А. 1927 — А. Р. А. Еще о гаражах // Мотор. 

1927. № 6. С. 161–162.
А. Р. А. 1928  — А.  Р.  А. Правила гаражно-

го строительства в  Германии  // Мотор. 
1928. № 11. С. 191–192.

Бергман 1928 — Бергман М. Гаражи в Запад-
ной Европе и  СССР  // Мотор. 1928. № 9. 
С. 151–152.

Бергман 1930а — Бергман М. Очередные за-
дачи гаражного строительства // Мотор. 
1930. № 9–10. С. 25–34.

Бергман 1930б  — Бергман М. Современное 
гаражестроение в Германии и Австрии // 
Мотор. 1930. № 11–12. С. 47–56.

Величайший гараж в Европе 1935 — Величай-
ший гараж в Европе // Мотор. 1935. № 1. 
С. 40.

Гарриг, Гольберг 1927  — Гарриг П.  И., Голь-
берг  Я. Современные многоэтажные га-
ражи // Мотор. 1927. № 7. С. 182–183.

Гольберг 1930 — Гольберг Я. Гаражное строи-
тельство в Америке // Мотор. 1930. № 1. 
С. 36–40.

Давидович 1928  — Давидович Л.  Н. Новый 
автобусный гараж в  Берлине  // Мотор. 
1928. № 12. С. 214–215. 

Давидович 1931 — Давидович Л. Н. Американ-
ские эксплуатационные гаражи // Мотор. 
1931. № 2. С. 9–12.

Давидович 1933 — Давидович Л. Н. Нужна ли 
нам такая механизация  // Мотор. 1933. 
№ 9. С. 285–288.

Давидович 1935 — Давидович Л. Н. Централь-
ный автобусный гараж в  Стокгольме  // 
Мотор. 1935. № 9. С. 34–36.

Защук 1916  — Защук В.  А. Заметка о  загра-
ничных автомобильных гаражах  // Ин-
женерный журнал. Пг., 1916. № 2. С. 121–
139.

Защук 1930 — Защук В. А. Гаражи в Берлине // 
За рулем. 1930. № 10. С. 19.

История автомобильного транспорта Рос-
сии 1997  — История автомобильно-
го транспорта России. 1917–1941. М.: 
НИИАТ, 1997.

Климович 1932  — Климович В.  И. В  борьбе 
за советский гараж // Мотор. 1932. № 11. 
С. 497–506.

Кринский 1935 — Кринский С. Гаражи // Архи-
тектура за рубежом. 1935. № 5. С. 30–34.

Медведев 1925 — Медведев А. П. Многоэтаж-
ные гаражи // Мотор. 1926. № 3–4. С. 86.

Мирер 1928  — Мирер. Гаражи будущего  // 
Коммунальное хозяйство. 1928. № 9–10. 
С. 70–71.

Проекты многоэтажных гаражей в Германии 
1926  — Проекты многоэтажных гара-
жей в Германии // Мотор. 1926. № 17–18. 
С. 289.

Речмедилов 1926 — Речмедилов А. А. Как нуж-
но строить гаражи  // Коммунальное хо-
зяйство. 1926. № 11–12. С. 17–23.

Речмедилов 1927 — Речмедилов А. А. Гаражи 
и их постройка в Москве // Мотор. 1927. 
№ 2. С. 32–33.

Речмедилов 1928а  — Речмедилов А.  А. Авто-
бусный гараж в Берлине // Мотор. 1928. 
№ 8. С. 131–133.

Речмедилов 1928б — Речмедилов А. А. Нюрн-
бергский гараж  // Мотор. 1928. № 10. 
С. 172–173.



274 О. С. Шурыгина

Решетников 1934  — Решетников Н.  С. 
Не  брезгайте мировым опытом. Много-
этажные механизированные гаражи нам 
необходимы. В порядке дискуссии // Мо-
тор. 1934. № 1. С. 18–20.

Соков 1925  — Соков В.  С. Военные автомо-
бильные гаражи. Чертежи. Л.: Издание 
Военно-Инженерной Академии, 1925.

Соков 1926  — Соков В.  С. Военные автомо-
бильные гаражи. Текст. Л.: Издание Воен-
но-Инженерной Академии, 1926.

Соков 1935  — Соков В. С. Гаражи. Основы 
проектирования автоэксплоатацион-
ных зданий. Т. 1. Л.: Государственное из-
дательство транспортной литературы, 
1935.

Шурыгина 2016  — Шурыгина О.  С. Автомо-
бильные гаражи фирмы К. Л.  Крюммеля 
как атрибут модернизации Санкт-Петер-
бурга начала ХХ  века  // Архитектурное 
наследство. Вып. 64. М.; СПб.: Коло, 2016. 
С. 222–235.

Шурыгина 2017  — Шурыгина О.  С. Автомо-
бильный гараж как новый тип здания 
в  архитектуре начала ХХ  в. (на приме-
ре стран Западной Европы и США) // Во-
просы всеобщей истории архитектуры. 
Вып. 8 (1/2017). М.; СПб.: Нестор-История, 
2017. С. 223–240.

Großgaragen für 1000 Wagen 1924  — Großga-
ragen für 1000 Wagen // Allgemeine Auto-
mobil-Zeitung. 1924. № 30. 26 Juli. S. 18.

Großgaragenbau 1924  — Großgaragenbau  // 
Allgemeine Automobil-Zeitung. 1924. 
№ 37. 13 September. S. 20–22.

Kant-Garagen 2018  — Kant-Garagen  // 
Википедия. URL: de.wikipedia.org/
wiki/Kant-Garagen (дата обращения: 
01.10.2017).

Quarg 1926 — Quarg G. Der Betriebshof Helm-
holtzstraße der Allgemeinen Berliner Om-
nibus-Aktien-Gesellschaft  // Verkehrstech-
nik. 1926. № 44. S. 737–745.

REFERENCES
A. R. A. Eshchyo o garazhah (More about the ga-

rages). Motor (Motor), 1927, no. 6, pp. 161–
162 (in Russian).

A.  R. A.  Pravila garazhnogo stroitel’stva v Ger-
manii (Rules of garage construction in 

Germany). Motor (Motor), 1928, no. 11, pp. 
191–192 (in Russian).

Bergman M. Garazhi v Zapadnoj Evrope i SSSR 
(Garages in Western Europe and the USSR). 
Motor (Motor), 1928, no. 9, pp. 151–152 (in 
Russian).

Bergman M. Ocherednye zadachi garazhnogo 
stroitel’stva (Next tasks of garage construc-
tion). Motor (Motor), 1930, no. 9–10, pp. 25–
34 (in Russian).

Bergman M. Sovremennoe garazhestvoenie 
v Germanii i Avstrii (Modern garage con-
structing in Germany and Austria). Motor 
(Motor), 1930, no. 11–12, pp. 47–56 (in Rus-
sian).

Velichajshij garazh v Evrope (The Greatest Ga-
rage in Europe). Motor (Motor), 1935, no. 1, 
pp. 40 (in Russian).

Garrig P.  I, Gol’berg Y. A.  Sovremennye mno-
goehtazhnye garazhi (Modern multi-storey 
garages). Motor (Motor), 1927, no. 7, pp. 
182–183 (in Russian).

Gol’berg Y. A.  Garazhnoe stroitel’stvo v Ameri-
ke (Garage construction in America). Motor 
(Motor), 1930, no. 1, pp. 36–40 (in Russian).

Davidovich L. N.  Novyj avtobusnyj garazh v 
Berline (New bus garage in Berlin). Motor 
(Motor), 1928, no. 12, pp. 214–215 (in Rus-
sian).

Davidovich L. N.  Amerikanskie ehkspluatacion-
nye garazhi (American operational gara-
ges). Motor (Motor), 1931, no. 2, pp. 9–12 (in 
Russian).

Davidovich L. N. Nuzhna li nam takaya mekha-
nizaciya (Do we need such a mechanizati-
on?). Motor (Motor), 1933, no. 9, pp. 285–
288 (in Russian).

Davidovich L. N.  Central’nyj avtobusnyj garazh 
v Stokgol’me (Central Bus Garage in Stock-
holm). Motor (Motor), 1935, no. 9, pp. 34–36 
(in Russian).

Zashchuk V. A.  Zametka o zagranichnyh avto-
mobil’nyh garazhah (Note about overseas 
car garages). Inzhenernyj zhurnal (Engine-
ering Journal), 1916, no. 2, pp. 121–139 (in 
Russian).

Zashchuk V. A. Garazhi v Berline (Garages in Ber-
lin). Za rulyom (By Driving), 1930, no. 10, 
p. 19 (in Russian).

Istoriya avtomobil’nogo transporta Rossii (Histo-
ry of Motor Transport in Russia). 1917–1941. 



275Архитектура автомобильных гаражей в Европе и США 1920–1930-х годов...

Moscow: Scientific Research Institute of 
Motor Transport Publ., 1997 (in Russian).

Klimovich V.  I. V bor’be za sovetskij garazh (In 
the struggle for the Soviet garage). Motor 
(Motor), 1932, no. 11, pp. 497–506 (in Rus-
sian).

Krinskij S. Garazhi (Garages). Arhitektura za ru-
bezhom (Architecture abroad), 1935, no. 5, 
pp. 30–34 (in Russian).

Medvedev A. P. Mnogoehtazhnye garazhi (Mul-
ti-storey garages). Motor (Motor), 1926, 
no. 3–4, pp. 86 (in Russian).

Mirer. Garazhi budushchego (Garages of the fu-
ture). Kommunal’noe hozyajstvo (Commu-
nal service), 1928, no. 9–10, pp. 70–71 (in 
Russian).

Proekty mnogoehtazhnyh garazhej v Germanii 
(Projects of multi-storey garages in Germa-
ny). Motor (Motor), 1926, no. 17–18, pp. 289 
(in Russian).

Rechmedilov A. A.  Kak nuzhno stroit’ garazhi 
(How to build a garage). Kommunal’noe ho-
zyajstvo (Communal service), 1926, no. 11–
12, pp. 17–23 (in Russian).

Rechmedilov A. A.  Garazhi i ih postrojka v 
Moskve (Garages and their construction 
in Moscow). Motor (Motor), 1927, no. 2, pp. 
32–33 (in Russian).

Rechmedilov A. A. Avtobusnyj garazh v Berline 
(Bus garage in Berlin). Motor (Motor), 1928, 
no. 8, pp. 131–133 (in Russian).

Rechmedilov A. A.  Nyurnbergskij garazh 
(Nuremberg garage). Motor (Motor), 1928, 
no. 10, pp. 172–173 (in Russian).

Reshetnikov N. S. Ne brezgajte mirovym opy-
tom. Mnogoehtazhnye mekhanizirovan-
nye garazhi nam neobhodimy. V poryad-
ke diskussii (Do not disdain the world ex-
perience. Multi-storey mechanized garages 

are necessary for us. As a matter of discus-
sion). Motor (Motor), 1934, no. 1, pp. 18–20 
(in Russian).

Sokov V. S. Voennye avtomobil’nye garazhi. Cher-
tezhi (Military car garages. Drawing). Lenin-
grad: Izdanie Voenno-Inzhenernoj Akade-
mii Publ., 1925 (in Russian).

Sokov V. S. Voennye avtomobil’nye garazhi. Tekst 
(Military car garages. Text). Leningrad: Izda-
nie Voenno-Inzhenernoj Akademii Publ., 
1926 (in Russian).

Sokov V.  S. Garazhi. Osnovy proektirovaniya av-
toehksploatacionnyh zdanij (Garages. Basics 
of auto maintenance building design). Vol. 1. 
Leningrad: Gosudarstvennoe izdatel’stvo 
transportnoj literatury Publ., 1935 (in Rus-
sian).

Shurygina O. S. Auto Garages of K. L. Krummel’s 
Firm as an Attribute of Modernization of St. 
Petersburg Urban Environment in the Early 
20th Century. Architectural Heritage, 2016, 
no. 64, pp. 222–235 (in Russian).

Shurygina O. S. Motor car’s garage as a new type 
of building in the architecture of the begin-
ning of the 20th century (as per example of 
Western Europe and the USA). Questions of 
the History of World Architecture, 2017, no. 8 
(1/2017), pp. 223–240 (in Russian).

Großgaragen für 1000 Wagen. Allgemeine Auto-
mobil-Zeitung, 1924, no. 30, 26 Juli, pp. 18.

Großgaragenbau. Allgemeine Automobil-Zei-
tung, 1924, no. 37, 13 September, pp. 20–
22.

Kant-Garagen. Wikipedia. URL: de.wikipedia.
org/wiki/Kant-Garagen.

Quarg G. Der Betriebshof Helmholtzstraße der 
Allgemeinen Berliner Omnibus-Aktien-Ge-
sellschaft. Verkehrstechnik, 1926, no. 44, 
pp. 737–745.



УДК 711.03(73)«189/193»

Ю. Д. Старостенко 

City Beautiful Movement в современных зарубежных 
исследованиях*

City Beautiful Movement  — самостоятельное направление американского градостроительства 1890–
1910-х гг.  — практически не  упоминается в  русскоязычной литературе по  истории градостроитель-
ства. Между тем и само движение «Красивый город», и связанные с ним отдельные проекты, в том числе 
комплекс Всемирной выставки в  Чикаго (1893), проект Национальной аллеи в  Вашингтоне (1901), про-
ект планировки Чикаго (1909) и  др., достаточно подробно исследованы зарубежными специалистами. 
В настоящей статье на основе публикаций В. Вильсона, П. Холла и др. делается попытка охарактери-
зовать основные подходы к изучению движения «Красивый город», сложившиеся к настоящему времени. 
В качестве ключевых рассматриваются два из них. Первый предполагает изучение движения как исклю-
чительно американского явления, сложение которого было связано с американской традицией устрой-
ства ландшафтных парков, а развитие — с перепланировкой американских городов в период до Великой 
депрессии. Второй предлагает рассматривать движение «Красивый город» как интернациональное яв-
ление, вышедшее далеко за пределы США и ставшее основой проектов реконструкции крупных городов 
по всему миру уже в 1930-е гг. На основе анализа этих подходов к исследованию движения «Красивый город» 
в статье предпринимается попытка сформулировать видение роли этого движения в градостроитель-
стве первой половины ХХ  в. Также в  статье затрагиваются вопрос осведомленности советских архи-
текторов об основных проектах движения и вопрос возможного влияния этого движения на советское 
градостроительство 1930-х гг., в частности на реконструкцию Москвы тех лет. 

Ключевые слова: градостроительство, планировка городов, City Beautiful Movement, Красивый город, 
США, Даниэль Бёрнхем, Фредерик Олмстед-старший.

Yu. D. Starostenko 

CITY BEAUTIFUL MOVEMENT IN MODERN FOREIGN STUDIES

City Beautiful Movement  — an independent trend of American urban planning the 1890–1910s. It infrequently 
mentioned in Russian literature about the history of urban planning. Meanwhile, City Beautiful Movement and the 
associated with it individual projects, including World’s Columbian Exposition in Chicago (1893), the project of The 
National Mall in Washington, DC (1901), Plan of Chicago (1909), and etc., were researched in detail by foreign spe-
cialists. In this article, based on the publications of V. Wilson, P. Hall, etc., made attempt to characterize the main ap-
proach to the study of the City Beautiful Movement, which have developed to the present day. Two approaches to the 
study of motion are considered as key ones. The first assumes the study of the movement as an exclusively American 
phenomenon, the formation of which was associated with the American tradition of landscape parks, and devel-
opment was associated with the redevelopment of American cities in the period before the Great Depression. The 
second proposes to consider the City Beautiful Movement as an international phenomenon that spread far beyond 
the United States and became the basis for projects for reconstruction of great cities around the world already in the 
1930s. This article based on the analysis of these approaches to the study of this movement attempts to formulate a 
vision of the role of this movement in urban planning of the first half of the twentieth century. Also the article touches 
upon the issue of awareness by Soviet architects of the main projects of the movement and the possible impact of 
this movement on the Soviet town planning of the 1930s, in particular on the reconstruction of Moscow of that time.

Keywords: urban planning, city planning, City Beautiful Movement, USA, Daniel Burnham, Frederick Olmsted.

*  Исследование выполнено за  счет средств Государственной программы Российской Федера-
ции «Развитие науки и технологий» на 2013–2020 годы в рамках Плана фундаментальных научных 
исследований Минстроя России и РААСН, тема 1.4.3./ 1.1.17 «Композиционные приемы в архитектуре 
и градостроительном искусстве: история и современность».



277City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

City Beautiful Movement, или движе-
ние «Красивый город», — самостоятель-
ное направление американского градо-
строительства конца XIX — первой трети 
XX в. — в отечественной историографии 
упоминается крайне редко, если вообще 
упоминается. В то же время объекты, ко-
торые зарубежные исследователи тра-
диционно связывают с этим движением, 
нельзя назвать абсолютно неизвестными 
для российских исследователей. Среди 
них Всемирная выставка 1893 г. в Чикаго 
и ее главный комплекс — «Белый город», 
спроектированный Даниэлем Бёрнхе-
мом (Daniel Burnham) и  Фредериком 
Олмстедом-старшим (Frederick Olmsted) 
(ил. 1). Хотя и в меньшей степени, но из-
вестен план реконструкции Чикаго, раз-
работанный Д. Бёрнхемом в 1909 г. Упо-
минания об  этих знаковых проектах 
рубежа XIX–XX  вв. встречаются в  отече-
ственных источниках, но тот факт, что эти 
проекты являются символами и  ключе-

выми проектами движения «Красивый 
город», как правило, не  акцентируется, 
как и сам факт существования этого дви-
жения. Единственной книгой на русском 
языке, где не  только упоминается это 
движение, но  и приводится его ориги-
нальное название (как девиз движения), 
является сокращенный перевод книги 
чеха Иржи Груза «Теория города», опуб-
ликованный в СССР в 1972 г. (Груза 1972: 
56). В  этом издании движение упомина-
ется как пример «отчетливого» влияния 
«принципов “украшения города”, фран-
цузского академического урбанизма 
и “Эколь де боз’ар”» в США (Там же).

Авторы главного отечественно-
го труда по  истории градостроитель-
ства А. В.  Бунин и  Т. Ф.  Саваренская, вто-
рой том которого «Градостроительство 
ХХ  века в  странах капиталистического 
мира» вышел годом ранее перевода кни-
ги И. Груза, характеризовали проекты, со-
зданные в  рамках этого движения, как 

Ил. 1. Всемирная выставка в Чикаго. «Белый город». Архитекторы Д. Бёрнхем и Ф. Олмстед-
старший, 1893 г. Фотография 1890-х гг. (Plan of Chicago 1909: 2)



278 Ю. Д. Старостенко 

«оссманизмы ХХ  в.». Под «оссманизмом» 
авторы понимали «тот крайне односто-
ронний подход к  реконструкции боль-
ших городов, который ставил во  главу 
угла проблему транспортных коммуника-
ций», в  результате чего «решающее зна-
чение приобретали улицы, а не кварталы 
и  жилые районы с  их жилищно-бытовы-
ми, общественными и  культурными свя-
зями» (Бунин, Саваренская 1971: 27). Кри-
тикуя этот подход, А. В.  Бунин и  Т. Ф.  Са-
варенская не уделяли особого внимания 
проектам реконструкции центра Вашинг-
тона, Чикаго и  Филадельфии, приводив-
шимся в качестве примеров, и не упоми-
нали о существовании самого движения. 

Таким образом, движение «Красивый 
город» как целостное явление до сих пор 
остается практически неизвестным в Рос-
сии. Безусловно, в  одной статье невоз-
можно охватить все аспекты движения, 
которое по сей день оценивается многи-
ми весьма критично. Его непосредствен-
ные творцы оставили довольно обшир-
ное публицистическое наследие, позво-
ляющее понять цели и  задачи, которые 
они ставили перед собой, но  их изуче-
ние и  введение в  отечественную исто-
риографию градостроительства ХХ  в. 
еще только предстоит. Настоящая статья 
представляет собой попытку дать крат-
кое описание этого движения и тех под-
ходов к его пониманию, которые сложи-
лись к  настоящему времени в  зарубеж-
ной историографии. Несмотря на  то что 
специально посвященных движению 
«Красивый город» публикаций не  очень 
много, в  современных зарубежных ис-
следованиях по  истории архитектуры 
и  градостроительства 1900–1930-х гг. 
упоминания об  этом движении встреча-
ются довольно часто. Оно рассматрива-
ется как неотъемлемая составляющая 
мирового градостроительства этого пе-
риода. В центре внимания настоящей ста-
тьи будут находиться, прежде всего, два 

фундаментальных труда  — книга Вилья-
ма Вильсона (Wiliam Wilson), посвящен-
ная непосредственно движению (Wilson 
1989), и  книга Питера Холла (Peter Hall) 
«Города будущего», в  которой описанию 
движения посвящена отдельная глава 
(Hall 2014: 202–236)1. Однако чтобы лучше 
понять авторские концепции и составить 
о них некое представление, прежде все-
го необходимо обрисовать историю дви-
жения «Красивый город», которую (хотя 
и с некоторой степенью допущения) мож-
но назвать общепринятой. В качестве ис-
точника для воссоздания такой истории 
в настоящей публикации использовалась 
статья о движении из одного из уважае-
мых энциклопедических изданий  — Эн-
циклопедии «Британника» (Encyclopaedia 
Britannica) (Blumberg, Yalzadeh 2014), а так-
же ряд публикаций, посвященных исто-
рии создания отдельных проектов.

Согласно этой энциклопедической 
статье, «Красивый город»  — это дви-
жение американского градостроитель-
ства, началом которого была уже упоми-
навшаяся Всемирная выставка в  Чикаго 
1893 г. (ил. 2), а временем угасания — Ве-
ликая депрессия конца 1920-х гг. В осно
ве движения лежала убежденность его 
идеологов в том, что создание красивых 
городов  — залог решения острых соци-
альных проблем и способ изменить сло-
жившееся представление о  больших 
городах как об  ужасных местах, плохо 
приспособленных для жизни людей. Фор-
мирование этого представления было 
следствием значительного и  во многом 
стихийного роста американских городов 
во второй половине XIX в., увеличения их 
населения не только за счет сельских жи-

1  Книга переиздавалась четыре раза  — 
в 1988, 1996, 2002 и 2014 гг. Сопоставление гла-
вы про движение «Красивый город» в  послед-
них двух изданиях показало, что автором был 
расширен список источников, а также внесены 
некоторые изменения в текст.



279City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

телей, но  и за  счет эмигрантов из  Евро-
пы. Приметами времени в американских 
городах было увеличение числа трущоб, 
нарастание напряженности в крайне раз-
нородном населении, низкий уровень 
благоустройства и отсутствие обществен-
ных пространств. Исправление имен-
но этих проблем стало одной из главных 
задач движения «Красивый город». Как 
позднее, в 1909 г., сформулирует на Пер-
вой национальной градостроительной 
конференции в  Вашингтоне финансист 
и владелец недвижимости Генри Морген-
то (Henry Morgenthau): «Существует зло, 
которое гложет жизненные силы страны, 
для исправления которого мы собрались 
вместе, — зло, которое порождает физи-
ческие болезни, моральный разврат, не-
довольство и социализм, — и все это дол-

жно быть излечено и искоренено, иначе 
фундамент нашего общества будет ослаб-
лен» (Morgenthau 1909: 59). И  это зло он 
предлагал искоренять путем соответ-
ствующей планировки городов.

Эталоном понятия «красивый город» 
для участников движения был Париж, ре-
конструкция которого была начата под 
руководством барона Жоржа Эжена Ос-
мана (Georges Eugène Haussmann) в  се-
редине XIX  в. Это был город с  прямыми 
и широкими бульварами и диагональны-
ми улицами, перспективы которых замы-
кались крупными общественными зда-
ниями, многие из которых были выстрое-
ны в  стиле Боз-ар2. Однако стремление 

2  В России этот термин начал употреблять-
ся относительно недавно. В  работах россий-
ских исследователей начала ХХ в. для описания 

Ил. 2. Всемирная выставка в Чикаго. «Белый город». Архитекторы Д. Бёрнхем и Ф. Олмстед-
старший, 1893 г. Фотография 1890-х гг. (Plan of Chicago 1909: 3)



280 Ю. Д. Старостенко 

стать частью европейской архитектурно-
градостроительной традиции было лишь 
одним из факторов. Определенную роль 
играла и  коммерческая составляющая 
реконструкции Парижа, которая, вероят-
но, была близка американцам.

Эти идеалы, к  которым стремились 
идеологи и сторонники движения, со всей 
очевидностью проявились в  комплексе 
Всемирной выставки в Чикаго 1893 г., ко-
торая не случайно считается первым объ-
ектом движения «Красивый город» (ил. 3). 
Фактически выставка и по своему плани-
ровочному решению, и  по архитектуре 
павильонов, выполненных в  неокласси-
цистической манере, была моделью иде-
ального города. Ведь неслучайно весьма 
масштабные и  богато декорированные 
временные сооружения выставки во-
шли в  историю как «Белый город». Этот 
«Белый город», сооруженный по  проек-
ту архитектора Д. Бёрнхема, дополняли 
большие зеленые пространства, запро-
ектированные Ф. Олмстедом-старшим — 
автором проекта знаменитого Централь-
ного парка Нью-Йорка. 

Однако потребовалось еще несколь-
ко лет, прежде чем движение заяви-
ло о себе в полный голос. В 1901 г. жур-
налистом и  писателем Чарльзом Маль-
фордом Робинсоном (Charles Mulford 
Robinson)  — главным популяризатором 
движения  — была опубликована книга 
«Благоустройство городов и столиц, или 
Практические основы общественной 
эстетики» («The improvement of Towns 
and Cities, or The practical basis of Civic 
Aesthetic») (Robinson 1901), которую со-
временные исследователи называют 
«библией движения». Два года спустя вы-

этого стиля французский архитектуры обычно 
использовались определения «стиль Людови-
ка XIV», «стиль Людовика XV» или просто «стиль 
Людовиков». В советскую эпоху необходимости 
в  поисках определения стиля этой «упадниче-
ской буржуазной» архитектуры не было.

шла еще одна его книга — «Современное 
общественное искусство, или Город, сде-
ланный красивым» («Modern City Art, or 
The City made beautiful») (Robinson 1903). 
В  этих книгах Ч. М.  Робинсон призывал 
политиков и общественность рассматри-
вать движение как шаг в сторону увели-
чения гражданских добродетелей и сни-
жения социальных проблем.

В 1901  г. одной из  первых попыток 
воплощения на  практике идей движе-
ния «Красивый город» стал «план Мак-
миллана», названный по имени сенатора 
Джеймса Макмиллана (James McMillan) — 
инициатора создания особой комиссии, 
которая должна была произвести рекон-
струкцию центрального ядра Вашингтона 
(Peterson 2006) (ил. 4). Среди многих дру-
гих в  комиссию вошли Д. Бёрнхем и  ар-
хитектор Фредерик Олмстед-младший 
(Frederick Olmsted Jr.), ставший преемни-
ком отца. В  основе «плана Макмиллана» 
лежала идея реконструкции Националь-
ной Аллеи (National Mall) в  центре Ва-
шингтона, а целью было устранение всех 
последствий стихийного развития горо-
да, приведших к  искажению первона-
чального замысла, заложенного в проек-
те планировки Вашингтона 1791 г. Пьером 
Ланфаном (Pierre Charles L’Enfant). О  мас-
штабах этих «искажений» говорит тот факт, 
что на  Национальной Аллее в  1870-е гг. 
был выстроен железнодорожный вокзал 
(Baltimore and Potomac Railroad Station), 
который в  рамках осуществления плана 
пришлось переносить. Несмотря на мно-
жество препятствий и противоречий, вы-
званных тем, что «план Макмиллана» за-
трагивал интересы самых разных учре-
ждений и  заметных персон, несмотря 
на активное сопротивление других сена-
торов, не  видевших необходимости тра-
тить гигантские суммы на  завершение 
плана XVIII в., несмотря на жаркие споры 
вокруг подходов к  проектированию ал-
леи, несмотря на  неожиданную смерть 



281City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

Ил. 3. Всемирная выставка в Чикаго. План. Архитекторы Д. Бёрнхем и Ф. Олмстед-старший, 1893 г. 
(Plan of Chicago 1909: 5)



282 Ю. Д. Старостенко 

самого Д. Макмиллана летом 1902  г., 
проект в  целом был реализован, хотя 
осуществление и  растянулось на  долгие 
годы. В результате не только появился со-
временный, узнаваемый центр Вашингто-
на с мемориалом Линкольна, но и эталон 
решения центра американского города 
со  зданием Капитолия, окруженного об-
щественными пространствами и парками 
(ил. 5). И в этой связи нельзя не отметить 
ту большую работу по изучению европей-
ского архитектурно-градостроительного 
опыта, которая была проделана архитек-
торами, работавшими с Д. Макмилланом. 
И  частью этого процесса стала поездка 
в Европу, инициированная Д. Бёрнхемом, 
во  время которой члены комиссии Мак-
миллана посетили Рим, Венецию, Вену, Бу-
дапешт, Париж и Лондон, а также окрест-
ности двух последних.

Следующий этап развития движе-
ния, продолжавшийся около десятиле-
тия, был связан с  разработкой проек-
тов реконструкции таких городов, как 
Кливленд (1903), Сан-Франциско (1905), 
Сан-Пауль-Миннесота (1906). Однако его 
кульминацией считается план Чикаго, 
представленный Даниэлем Бёрнхемом 

и Эдвардом Беннетом (Edward H. Bennett) 
в 1909 г. (Plan of Chicago 1909; Smith 2006) 
(ил. 6). План предусматривал существен-
ное расширение города, развитие сети 
шоссе, связывающих город с  пригоро-
дами, развитие железнодорожной сети 
и  трансформацию существующей пря-
моугольной сети улиц. Немногие диа-
гональные магистрали планировалось 
дополнить рядом новых. На  их пере-
сечении намечалось устройство ново-
го центра города с  грандиозным обще-
ственным зданием, увенчанным куполом 
(в духе американской традиции капито-
лиев) (ил. 7, 8). От этого центра широкий 
бульвар должен был вести к берегу озе-
ра Мичиган, где намечалось создание 
разветвленной сети парков, а сама бере-
говая линия озера должна была претер-
петь существенные изменения за  счет 
ряда искусственных сооружений. Идея 
этого общественного центра была от-
части родственна «плану Макмиллана» 
с той разницей, что план Чикаго предла-
гал уже качественно иной размах плани-
ровочных работ и строительство объек-
тов гораздо большего, чем в  Вашингто-
не, масштаба. Нарушавшая симметрию 

Ил. 4. Национальная аллея в Вашингтоне — «план Макмиллана». Проект планировки, 
предложенный комиссией Д. Макмиллана. Архитекторы Д. Бёрнхем и Ф. Олмстед-младший, 1901 г. 
(Moore 1921a: 150–151)



283City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

плана река Чикаго должна была также 
подвергнуться спрямлению и регулиро-
ванию. Этот план как нельзя полнее от-
ражал ключевую мысль Д. Бёрнхема: «Не 
стройте скромных планов; они не  име-
ют магии, способной взбудоражить че-
ловеческую кровь и, скорее всего, сами 
по себе они не будут реализованы. Строй-
те грандиозные планы; цельтесь высо-
ко в надежде и работе, памятуя, что пре-
красная, логическая схема, будучи одна-
жды зафиксирована, никогда не  умрет, 
но долго, после того как нас не станет, бу-
дет оставаться живой, утверждающейся 
с  постоянно возрастающей настойчиво-
стью. <…> Пусть вашим девизом будет 
порядок, и вашей путеводной звездой — 
красота» (Moore 1921b: 147). 

Осуществление плана затянулось 
на 20 лет и было прервано Великой де-
прессией. Значительная часть того, 
что удалось осуществить, касалась 
осуществления идеи трансформации бе-
реговой линии озера Мичиган и устрой-
ства зеленой зоны вдоль берега, т. е. была 
в  наименьшей степени связана с  необ-
ходимостью выкупа недвижимости ради 
устройства новых улиц и бульваров. Все 

эти мероприятия, являвшиеся лишь ма-
лой и, пожалуй, не  самой значитель-
ной частью первоначального замысла, 
воплощались в  жизнь уже после смер-
ти Д. Бёрнхема в  1912  г.3 Само движе-
ние «Красивый город» стало угасать еще 
во время Первой мировой войны. Наме-
тившийся в  послевоенные годы подъ-
ем движения, когда среди прочих по-
явился известный проект Якова Гребера 
(Jacques Gréber) Fairmount Parkway в Фи-
ладельфии (The Fairmount Parkway 1919)4, 
был прерван Великой депрессией, ко-
торая нанесла сокрушительный удар 
по основным спонсорам идеи «красивых 
городов». Еще одним важным фактором 
стало то обстоятельство, что с  течени-
ем времени все отчетливее проступали 
заложенные в  движении противоречия. 

3  Примечательно, что одна из  немногих 
осуществленных искусственных гаваней вдоль 
береговой линии озера носит имя архитектора. 

4  Этот проект Я. Гребера представлял со-
бой переработку первоначального проекта, 
предложенного в  1907  г. архитекторами Гора-
цием Трумбауэром (Horace Trumbauer), Клерен-
цем Цантцинером (Clarence Zantzinger) и  Пау-
лем Филиппом Кретом (Paul Philippe Cret) (The 
Fairmount Parkway 1919) (см. ил. 12).

Ил. 5. Национальная аллея в Вашингтоне — «план Макмиллана». Перспектива сквера у западного 
фасада Капитолия. Архитекторы Д. Бёрнхем и Ф. Олмстед-младший, 1901 г. (Moore 1921a: 226–227)



284 Ю. Д. Старостенко 

Ил. 6. Проект планировки Чикаго. План центральной части. Архитекторы Д. Бёрнхем и Э. Беннет. 
1905–1909 гг. (Plan of Chicago 1909: 100–101)



285City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

Преобразование пространства города 
и  его украшение без целенаправленно-
го решения социальных и  экономиче-
ских проблем при довольно значитель-
ных капиталовложениях не  приводило 
к существенному улучшению городской 
жизни для широких слоев населения, 
что лишь подтверждало правоту крити-
ков, которых у движения всегда было не-
мало. 

Так в  чем же заключаются различия 
в  подходах к  изучению движения «Кра-
сивый город» в  работах В. Вильсона 
и П. Холла? И в чем эти подходы не совпа-

дают с изложенной общепринятой исто-
рией движения? Как это ни странно, клю-
чевое различие этих работ между собой 
и  их отличие от  общепринятой истории 
заключается в  определении хронологи-
ческих и географических границ сущест
вования и распространения движения.

В. Вильсон в  своем исследовании 
рассматривает движение «Красивый го-
род» исключительно как явление аме-
риканского градостроительства, в осно-
ве которого лежат переработанные ев-
ропейские идеалы. Но  за точку отсчета 
В. Вильсон берет не Всемирную выставку 

Ил. 7. Проект планировки Чикаго. Аксонометрия общественного центра с железнодорожным 
вокзалом. Архитекторы Д. Бёрнхем и Э. Беннет, 1905–1909 гг. (Plan of Chicago 1909: 108–109)

Ил. 8. Проект планировки Чикаго. Развертка с фасадами зданий общественного центра. 
Архитекторы Д. Бёрнхем и Э. Беннет, 1905–1909 гг. (Plan of Chicago 1909: 108–109)



286 Ю. Д. Старостенко 

в  Чикаго 1893  г., а  работу Ф. Олмстеда-
старшего над проектом Центрально-
го парка в  Нью-Йорке. Причем в  рам-
ках настоящей статьи необходимо отме-
тить, что замысел Центрального парка 
Нью-Йорка появился в  середине XIX  в. 
практически одновременно со знамени-
тым проектом реконструкции Парижа, 
а  также то обстоятельство, что Ф. Олм-
стед-старший посещал Париж в  1859  г. 
и  общался с  проектировщиком париж-
ских бульваров Жаном Альфаном (Jean 
Alphand) (Wilson 1989: 24). 

Основная идея работы В. Вильсона за-
ключается в том, что идеологи движения 
и  его ключевые участники взяли на  во-
оружение принципы Ф. Олмстеда-стар-
шего, и именно эти принципы обеспечи-
ли начальный успех движения. При этом 
В. Вильсон особо подчеркивает, что речь 
идет не о визуальном сопоставлении ра-
бот ландшафтных архитекторов сере-
дины XIX  в. и  гораздо более помпезных 
проектов «красивых городов», а о выяв-
лении схожих подходов, в  основе кото-
рых и лежали три выделяемые им прин-
ципа работы Ф. Олмстеда-старшего.

Во-первых, В. Вильсон отмечает как 
принципиально важный тот факт, что 
Ф. Олмстед-старший перешел от  про-
ектирования одного, хотя и многофунк-
ционального, парка к  планированию 
универсальных систем парков и  буль-
варов, которые и  лежали в  основе всех 
проектов «красивых городов». Во-вто-
рых, Ф. Олмстед-старший утверждал, что 
парки, как и  любые иные эстетические 
улучшения, являются своего рода магни-
том для горожан и средством классового 
примирения и демократизации. В то же 
время он отмечал, что такого рода улуч-
шения поднимают стоимость прилегаю-
щей к ним земли, способствуя развитию 
частного предпринимательства и  воз-
вращению затраченных на  них средств 
за  счет увеличения налогообложения 

муниципальной недвижимости. В-треть-
их, Ф. Олмстед-старший ввел в  обиход 
практику найма внешнего консультанта 
для решения городских проблем, рабо-
та которого в ряде случаев ограничива-
лась лишь представлением плана (Ibid: 
10). Однако, как это часто бывает, все эти 
принципы со временем настолько стали 
частью идеологии движения, что утрати-
ли свое авторство. 

Поиск баланса между урбанизаци-
ей и  ландшафтом, который Ф. Олмстед-
старший вел на  протяжении всей сво-
ей деятельности, стал частью и  одного 
из  последних крупных проектов с  его 
участием  — Всемирной выставки в  Чи-
каго в  1893  г. И  хотя он был вынужден 
во многом уступить идеям Д. Бёрнхема, 
сам Д. Бёрнхем, говоря об этой выставке, 
называл Ф. Олмстеда-старшего истин-
ным планировщиком выставки. В. Виль-
сон отмечает, что слова архитектора 
не были поняты, а после смерти Ф. Олм-
стеда-старшего в 1902 г., т. е. в самом на-
чале активизации движения, новые про-
екты сделали главным героем движения 
Д. Бёрнхема, который остается им и по-
ныне (Ibid: 34).

Обращаясь к остальному тексту кни-
ги В. Вильсона, нельзя не  заметить, что 
в  целом его подход заключается в  рас-
смотрении движения «Красивый город» 
не как внезапно появившегося в практи-
ке американского градостроительства 
под влиянием привнесенных идей, а как 
постепенно сложившегося в  процессе 
разработки проектов городов с  учетом 
особенностей развития США того време-
ни. Именно поэтому описание процесса 
проектирования всех городов, так или 
иначе затрагиваемых в  книге,  — Канза-
са, Сиэтла, Денвера и др. — начинается 
не с начала XX в., а с середины XIX в. Вер-
шиной развития движения и  одновре-
менно началом его конца для В. Вильсо-
на является план Чикаго 1909 г. — самый 



287City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

неординарный проект движения, став-
ший таковым благодаря богатой сопро-
водительной графике и щедрому финан-
сированию чикагской элиты (Ibid: 285).

Работа П. Холла представляет прин-
ципиально иной подход к рассмотрению 
движения «Красивый город». В своей ра-
боте исследователь не  ограничивается 
рассмотрением проектов лишь из  прак-
тики американского градостроительства. 
Принимая за  отправную точку историю 
движения, которую можно считать об-
щепринятой, П. Холл отмечает, что идеи 
движения оказались востребованы Бри-
танской империей при разработке про-
ектов новой столицы Индии Нью-Дели 
и  новой столицы Австралии  — Канбер-
ры и впоследствии пришли в Европу, где 
воплотились уже в 1930-е гг. в проектах 
реконструкции Рима, Берлина и Москвы. 
При этом он особо подчеркивает род-
ственность задач, ставившихся в процес-
се разработки этих проектов, и сходство 
конечного результата. Он пишет: «Так 
Москва в 1930-е была своего рода Потем-
кинской деревней. Подобно Вашингтону 
и Чикаго Бёрнхема, точно так же, как Па-
риж Османа, новые фасады вдоль гигант-
ских магистралей скрывали массу древ-
них трущоб за  ними. Даже в  1960-е по-
следние остатки той старой деревянной 
Москвы были по-прежнему видны в  пе-
реулках» (Hall 2014: 234). Особо акценти-
руя тот факт, что проекты реконструкции 
Рима, Берлина и  Москвы были плодом 
амбиций не архитекторов, а диктаторов, 
находящихся у власти, П. Холл добавляет, 
что «фасады, несомненно, радовали вож
дя, и  поэтому планировщики спали не-
много лучше по ночам» (Ibid: 234).

Однако такое чисто визуальное со-
поставление по принципу схожести пла-
нировочных приемов и  рассмотрение 
более поздних неамериканских проек-
тов как части движения «Красивый го-
род» представляется не вполне коррект-

ным. Тот же проект реконструкции Пари-
жа, осуществленный под руководством 
Ж. Э. Османа во второй половине XIX в., 
вобрал в себя многие достижения и тра-
диции более раннего европейского гра-
достроительства. Будучи в той или иной 
степени переработаны, они стали ча-
стью качественно нового целостного 
явления, успех которого и  его влияние 
во многом объясняется именно удачным 
сочетанием разнохарактерных элемен-
тов, подчиненных единой цели. 

Движение «Красивый город» отча-
сти повторило эту схему. Ориентирован-
ное на  европейскую традицию, а  пото-
му противопоставляемое поискам Луи-
са Салливена (Louis Sullivan) и  Фрэнка 
Ллойда Райта (Frank Lloyd Wright), стре-
мившихся создать новый истинно аме-
риканский стиль, оно тем не  менее со-
здало безусловно узнаваемый образ 
американского города, который в то же 
время был созвучен общим тенденци-
ям европейского градостроительства 
тех лет. Можно вспомнить конкурсные 
проекты «Большого Берлина», появив-
шиеся годом позже плана Чикаго, мож-
но вспомнить проект «Большого горо-
да» (Die Großstadt) Отто Вагнера (Otto 
Wagner) 1911 г. (ил. 9), можно вспомнить 
конкурсный проект «Большого Таллин-
на» Э. Сааринена (Eliel Saarinen) 1913  г. 
(ил. 10) и его же проект планировки но-
вого района Хельсинки Munksnäs-haga 
1915  г., в  основе которых лежали пла-
нировочные схемы, также отсылающие 
к  реконструкции Парижа XIX  в. Более 
того, можно даже говорить о том, что по-
дача проекта, предложенная Д. Бёрнхе-
мом и Э. Беннетом, оказала безусловное 
влияние на  работы того же Э. Саарине-
на. Однако предложенная в рамках дви-
жения «Красивый город» идея превра-
щения общественного центра в гранди-
озный ландшафтный парк, соединенный 
бульварами с остальным городом, была 



288 Ю. Д. Старостенко 

«американским вкладом» в  развитие 
градостроительства, который, правда, 
оказался не столь востребован, как идея 
грандиозного здания-памятника в  пла-
нировочном центре города. Безусловно, 
идея не была нова, но именно американ-
ские проекты и, в частности, проект Чи-
каго задали качественно иное понима-
ние масштаба городского пространства, 
которого не  знало европейское градо-
строительство. И, несмотря на стремле-
ние уподобиться Европе, при разработ-
ке этого элемента концепции «красиво-
го города» американские специалисты 
опирались уже на свою традицию соору-
жения капитолиев, которая, соединив-
шись в  Вашингтоне с  идеей ландшафт-
ного парка, обрела качественно новое 
звучание. А поскольку сама традиция со-
оружения капитолиев в США во многом 
сформировалась в  рамках так называе-
мой «федеральной архитектуры», или 

«федерального стиля», — американской 
версии неоклассицизма 1780–1820-х гг. 
(Federal style 1999), — обращение к нео-
классицизму в  начале ХХ  в. в  некото-
ром смысле также можно рассматривать 
в большей степени как обращение к соб-
ственной традиции, чем к  модному ев-
ропейскому стилю Боз-ар5.

В то же время анализ движения «Кра-
сивый город», предпринятый В. Вильсо-
ном, говорит о  наличии внутренних ме-
ханизмов движения, которые могли рабо-
тать исключительно в условиях Америки, 
но никак не в условиях Британской импе-
рии или в  государствах, где реконструк-
ция столиц находилась под контролем 
диктаторов. Как отмечает автор статьи, 
посвященной «плану Макмиллана», «дви-
жение “Красивый город” соединило во-

5  Указание на  существование собственной 
американской традиции неоклассицизма было 
подсказано И. Е. Печёнкиным. 

Ил. 9. Проект «Большого города» (Die Großstadt). Архитектор О. Вагнер, 1911 г. (Sonne 2015: 16)



289City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

едино многие нити американской эсте-
тической культуры», складывавшиеся 
в США на протяжении многих десятилетий 
(Peterson 2006: 30). Иными словами, дви-
жение «Красивый город» нельзя воспри-
нимать лишь через весьма яркий визуаль-
ный ряд его графического наследия. Это 
весьма сложная концепция, вобравшая 
в  себя многочисленные идеологические, 
градостроительные, эстетические и иные 
идеи, одним из  воплощений которой 
и была яркая графика проектов Д. Бёрн-
хема. Поэтому в данном случае представ-
ляется возможным говорить о  влиянии 
идей американского градостроительства 
на  проекты, рассмотренные П. Холлом, 
скорее на  уровне визуальных образов, 
чем на уровне идей и концепций. Косвен-
ным подтверждением возможности этого 
влияния в  случае Москвы выступает тот 
факт, что с движением, а точнее с проек-
тами, созданными под его эгидой, в СССР 

были знакомы. Одним из  свидетельств 
этого является упоминание проектов На-
циональной аллеи в Вашингтоне и проек-
та реконструкции Филадельфии в  книге 
«Архитектурная организация города», на-
писанной в начале 1930-х гг. А. В. Щусевым 
и  Л. Е.  Загорским (Щусев, Загорский 1934), 
а  также воспроизведение в  этой книге 
иллюстраций из  американских изданий 
1910–1920-х гг. (ил. 11, 12). Другим сви-
детельством является рассказ В. А.  Щуко 
о его впечатлениях от Национальной ал-
леи, осмотренной им и  другими совет-
скими архитекторами во  время поездки 
в США в 1934 г. Этот рассказ зафиксирован 
в одной из сохранившихся стенограмм за-
седаний Комиссии МГК ВКП(б) и Моссове-
та по вопросам архитектуры и планиров-
ки Москвы (Арплана) и  дает представле-
ние о  чувствах советских архитекторов: 
«От Капитолия идет колоссальное авеню. 
Впечатление исключительное. Это авеню 

Ил. 10. Конкурсный проект «Большого Таллинна». Перспективный вид района Оперной площади. 
Архитектор Э. Сааринен, 1913 г. (Djomkin 1977: VIII)



290 Ю. Д. Старостенко 

упирается в  горы, как у  нас Воробьевы 
горы. Капитолий построен в стиле грече-
ского храма. Мне кажется, что при пред-
стоящей нам планировке, нужно будет об-
ратить внимание на планировку Вашинг-
тона и  этой авеню, которая имеет много 
общего с  нашими планами. <…> Около 
Капитолия строится целый ряд новых зда-
ний специально для правительственных 
учреждений. Здания строятся в классиче-
ском духе. <…> Новые здания делаются 
в  классическом стиле из  настоящего бе-
лого мрамора, получается очень краси-
во» (РГАСПИ: Л. 23–24).

Однако кроме почитателей у  движе-
ния «Красивый город» всегда было не-
мало и критиков. Нельзя не согласиться 
с последними в том, что проекты движе-
ния были ориентированы на состоятель-
ных людей и  вряд ли были способны 
в  полной мере решить все проблемы 
больших городов, накопившиеся к нача-

лу ХХ в. Многие принципы движения, за-
родившиеся при решении общественных 
городских пространств (Центральный 
парк Нью-Йорка, Национальная аллея 
в  Вашингтоне), едва ли были примени-
мы для проектирования жилых районов. 
Такой задачи авторы проектов перед со-
бой не  ставили, и, соответственно, одна 
из главных бед городов того времени — 
жилищные проблемы малоимущих сло-
ев населения — оказывалась вне поля их 
зрения. Собственно, это и было главным 
поводом для критики проектов движе-
ния со  стороны советских исследовате-
лей и не только их. Один из современных 
немецких исследователей градострои-
тельства начала ХХ  в. видит в  уже упо-
минавшихся и американских, и европей-
ских проектах, точнее в их графическом 
представлении, «попытку показать “чу-
довище большого города” художествен-
но оформленным так, что оно в  целом 

Ил. 11. Иллюстрация «Площадь перед Капитолием» из книги «Архитектурная организация 
города» А. В. Щусева и Л. Е. Загорского (Национальная аллея в Вашингтоне — «план Макмиллана». 
Перспектива аллеи от Капитолия. Архитекторы Д. Бёрнхем и Ф. Олмстед-младший, 1901 г.) 
(Щусев, Загорский 1934: 47)



291City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

станет красивой и также пригодной для 
жизни средой» (Sonne 2015: 16). 

Обобщая все изложенное, необхо-
димо отметить, что специфика амери-
канских условий и  многоаспектность 
движения «Красивый город» являются 
причиной того, что единой оценки это-
го движения, единого взгляда на  него 
и  даже единого представления о  его 
хронологических и географических гра-
ницах до  сих пор не  сложилось и  вряд 

ли когда-либо сложится6. В  то же вре-
мя очевидно, что без изучения исто-
рии американского градостроительства 
1890–1930-х гг. невозможно понима-
ние не только европейского, но и отече-
ственного градостроительства первой 

6  В этом отношении примечательна одна 
из  последних работ И. Груза  — весьма объем-
ная книга «Мир городов», в которой в разделе 
«Красивый город» упоминается даже Новоси-
бирск (Hruza 2014: 500).

Ил. 12. Иллюстрация «Филадельфия. Прокладка новых лучевых бульваров» из книги «Архитектурная 
организация города» А. В. Щусева и Л. Е. Загорского (Проект Fairmount Parkway в Филадельфии. 
Архитекторы Г. Трумбауэр, К. Цантцингер и П. Ф. Крет, 1907 г.) (Щусев, Загорский 1934: 53)



292 Ю. Д. Старостенко 

половины ХХ  в. По  результатам настоя-
щей обзорной статьи можно лишь сде-
лать вывод о том, что, хотя идея глобаль-
ной реконструкции городов на  рубеже 
XIX–XX  вв. получила распространение 
и в Европе, и в Америке, говорить о влия-
нии одних идей на  другие строго в  ка-
ком-либо одном направлении не  пред-
ставляется возможным. Речь идет скорее 
об  обращении к  одним и  тем же образ-
цам и  хорошем знании мировых тен-
денций градостроительства авторами 
всех упоминавшихся проектов. Поэтому 
проекты, созданные в  рамках движения 
«Красивый город», можно рассматривать 
как часть эпохи «великих градострои-
тельных проектов», которая охватыва-
ет период становления и  первого этапа 
развития современной градостроитель-
ной науки, т. е. период второй половины 
XIX — первой половины XX в.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
РГАСПИ — РГАСПИ. Ф. 81. Оп. 3. Д. 186. Л. 22–

79. — Стенограмма заседания комиссии 
Арплана (председатель Каганович Л. М.) 
по  вопросам перепланировки Москвы. 
Дата: 28.02.1935 г.

Бунин, Саваренская 1971 — Бунин А. В., Сава-
ренская Т. Ф. История градостроитель-
ного искусства. Т. 2: Градостроительство 
ХХ  века в  странах капиталистического 
мира. М.: Стройиздат, 1971. 

Груза 1972  — Груза И. Теория города. М.: 
Изд-во литературы по  строительству, 
1972.

Щусев, Загорский 1934  — Щусев А. В., Загор-
ский Л. Е. Архитектурная организация го-
рода. М.; Л.: ОНТИ Гостройиздат, 1934.

Blumberg, Yalzadeh 2014  — Blumberg N., Yal-
zadeh I. City Beautiful movement  // Ency-
clopedia Britannica. School and Library 
Subscribers. 2014. URL: global.britannica.
com/topic/City-Beautiful-movement (дата 
обращения: 04.12.2017).

Djomkin 1977 — Djomkin I. Eliel Saarinen ja «Su-
ur-Tallinn»  / Kujundanud Vello Asi. Tallinn: 
Kunst, 1977. 

Federal style 1999 — Federal style // Encyclopedia 
Britannica. School and Library Subscribers. 
1999. URL: www.britannica.com/art/Feder-
al-style (дата обращения: 04.12.2017).

Hall 2014 — Hall P. Cities of Tomorrow: An Intel-
lectual History of Urban Planning and De-
sign Since 1880. Madlen; Oxford; Chiches-
ter: Blackwell Publishing, 2014. 

Hruza 2014  — Hrůza J. Svět měst. Praha: Aca-
demia, 2014. 

The Fairmount Parkway 1919 — The Fairmount 
Parkway. A Pictorial Record of Develop-
ment from its First Incorporation in The 
City Plan in 1904 to The Completion of The 
Main Drive from City Hall to Fairmount Park 
in 1919. Philadelphia: Fairmount Park Art 
Association, 1919.

Moore 1921a — Moore Ch. Daniel H. Burnham. 
Architect. Planner of Cities. Volume. Boston 
and New York: Houghton Mifflin Company, 
1921. 

Moore 1921b — Moore Ch. Daniel H. Burnham. 
Architect. Planner of Cities. Volume. Boston 
and New York: Houghton Mifflin Company, 
1921. 

Morgenthau 1909  — Morgenthau H. A Natio
nal Constructive Programme for City Plan-
ning  // Proceedings of the First National 
Conference on City Planning, Washington, 
D. C., May 21–22, 1909. Washington: Ame
rican Society of Planning Officials, 1967. 
P. 59–60.

Peterson 2006  — Peterson A. The Senate Park 
Commission Plan for Washington, D.  C.: 
A New Vision for the Capital and the Na-
tion  // Designing the Nation’s Capital. 
The 1901 Plan for Washington, D. C. / eds. 
S. Kohler, P. Scott. Washington: U. S.  Com-
mission of Fine Arts, 2006. P. 1–46.

Plan of Chicago 1909  — Plan of Chicago pre-
pared under The Direction of The Commer-
cial Club during the years 1906, 1907 and 
1908 by Daniel H. Burnham and Edward H. 
Bennett architects / ed. C. Moore. Chicago: 
The Commercial Club, 1909. 

Robinson 1901  — Robinson C. M. The improve-
ment of Towns and Cities, or The practical 
basis of Civic Aesthetic. New York & Lon-
don: G. P. Putnam’s Sons; The Knickerbocker 
Press, 1901. 



293City Beautiful Movement в современных зарубежных исследованиях

Robinson 1903  — Robinson C. M. Modern City 
Art, or The City made beautiful. New York 
& London: G. P. Putnam’s Sons; The Knicker-
bocker Press, 1903. 

Smith 2006  — Smith C. The Plan of Chicago: 
Daniel Burnham and the Remaking of the 
American City. Chicago; London: The Uni-
versity of Chicago Press, 2006. 

Sonne 2015 — Sonne W. Einführung // Großstadt 
gestalten. Stadtbaumeister in Deutsch-
land  / Herausgegeben von Markus Jager, 
Wolfgang Sonne. Berlin: DOM publishers, 
2015. S. 12–23.

Wilson 1989  — Wilson H. W. The City Beautiful 
Movement. Baltimore and London: Johns 
Hopkins University Press, 1989. 

REFERENCES
Bunin A. V., Savarenskaia T. F. Istoriia gradostro-

itel’nogo iskusstva. T. 2: Gradostroitel’stvo 
KhKh veka v stranakh kapitalisticheskogo 
mira (History of Town-planning Art. Vol.  2. 
Town-planning of the Twentieth Century in 
the Countries of the Capitalist World). Mo-
scow: Stroiizdat Publ., 1971 (in Russian).

Hrůza J. Teoriia goroda (Theory of the city). Mos-
cow: Izdatel’stvo literatury po stroitel’stvu 
Publ., 1972 (in Russian).

Shchusev A. V., Zagorskii L. E. Arkhitekturnaia or-
ganizatsiia goroda (Architectural organiza-
tion of the city). Moscow; Leningrad: ONTI 
Gostroiizdat Publ., 1934 (in Russian).

Blumberg N., Yalzadeh I. City Beautiful move-
ment. Encyclopedia Britannica. School and 
Library Subscribers. 2014. URL: global.bri-
tannica.com/topic/City-Beautiful-move-
ment. 

Djomkin I. Eliel Saarinen ja «Suur-Tallinn». Kujun-
danud Vello Asi. Tallinn: Kunst, 1977 (in Esto-
nian, Russian, German). 

Federal style. Encyclopedia Britannica. School 
and Library Subscribers. 1999. URL: www.
britannica.com/art/Federal-style.

Hall P. Cities of Tomorrow: An Intellectual History 
of Urban Planning and Design Since 1880. 
Madlen; Oxford; Chichester: Blackwell Pub-
lishing Publ., 2014. 

Hrůza J. Svět měst (World of the Cities). Praha: 
Academia Publ., 2014 (in Czech).

The Fairmount Parkway. A Pictorial Record of 
Development from its First Incorporation in 

The City Plan in 1904 to The Completion of 
The Main Drive from City Hall to Fairmount 
Park in 1919. Prepared and published by 
The Fairmount Park Art Association. Phi
ladelphia: Fairmount Park Art Association, 
1919.

Moore Ch. Daniel H. Burnham. Architect. Plan-
ner of Cities. Vol.  1. Boston and New York: 
Houghton Mifflin Company Publ., 1921. 

Moore Ch. Daniel H. Burnham. Architect. Planner 
of Cities. Volume 2. Boston and New York: 
Houghton Mifflin Company Publ., 1921. 

Morgenthau H. A National Constructive Pro-
gramme for City Planning. Proceedings of 
the First National Conference on City Plan-
ning, Washington, D. C., May 21–22, 1909. 
Washington: American Society of Planning 
Officials Publ., 1967, pp. 59–60.

Peterson A. The Senate Park Commission Plan 
for Washington, D. C.: A New Vision for the 
Capital and the Nation. Designing the Na-
tion’s Capital. The 1901 Plan for Washington, 
D. C. Eds. S. Kohler, P. Scott. Washington: 
U. S. Commission of Fine Arts Publ., 2006, 
pp. 1–46.

Plan of Chicago prepared under The Direction of 
The Commercial Club during the years 1906, 
1907 and 1908 by Daniel H. Burnham and 
Edward H. Bennett architects. Ed. C. Moore. 
Chicago: The Commercial Club Publ., 1909.

Robinson C. M. The improvement of Towns and 
Cities, or The practical basis of Civic Aesthe
tic. New York & London: G. P. Putnam’s Sons 
Publ.; the Knickerbocker Press Publ., 1901. 

Robinson C. M. Modern City Art, or The City made 
beautiful. New York & London: G. P.  Put-
nam’s Sons Publ.; The Knickerbocker Press 
Publ., 1903. 

Smith C. The Plan of Chicago: Daniel Burnham 
and the Remaking of the American City. Chi-
cago; London: The University of Chicago 
Press Publ., 2006. 

Sonne W. Einführung (Introduction). Großstadt 
gestalten. Stadtbaumeister in Deutschland 
(Greater City design. City Builder in Germa-
ny). Berlin: DOM Publ., 2015, pp. 12–23 (in 
German).

Wilson H. W. The City Beautiful Movement. Balti-
more and London: Johns Hopkins Univer-
sity Press Publ., 1989.



СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

ААИК — Архитектурно-Археологические ис-
следования в Крыму

АДУ — Археологічні дослідження України
АИК  — Археологические исследования 

в Крыму
БИАС — Бахчисарайский историко-археоло-

гический сборник
БИКАМЗ  — Бахчисарайский историко-куль-

турный и археологический музей-запо-
ведник

ВВИА  — Вопросы всеобщей истории архи-
тектуры

ВИА — Всеобщая история архитектуры
ЗВОРАО  — Записки Восточного отделения 

Российского археологического обще-
ства

ИАК — Известия Императорской Археологи-
ческой Комиссии

КСИА  — Краткие сообщения Института ар-
хеологии 

МАИЭТ  — Материалы по археологии, исто-
рии и этнографии Таврии

НА — Научный архив
РА — Российская археология
РГАСПИ  — Российский государственный ар-

хив социально-политической истории
СА — Советская археология
ТГЭ — Труды Государственного Эрмитажа
Труды ЮТАКЭ — Труды Южно-Туркменистан-

ской археологической комплексной экс-
педиции

DOP — Dumbarton Oaks Papers 



Сведения об авторах

Бондаренко Игорь Андреевич, доктор ар-
хитектуры, профессор, академик РААСН, 
член Президиума РААСН, почетный архи-
тектор России, лауреат Государственной 
премии РФ в  области литературы и  ис-
кусства (1999). С 2004 по 2018 г. являлся 
директором Научно-исследовательско-
го института теории и истории архитек-
туры и  градостроительства. Преподает 
в Московском архитектурном институте, 
где специализируется на курсе «История 
градостроительства». С  2000  г. возглав-
ляет периодическое издание «Архитек-
турное наследство», является составите-
лем 40 сборников научных трудов и кол-
лективных монографий, организатором 
научных конференций. Изучает тради-
ции русского градостроительства, твор-
ческое мышление архитекторов, а также 
архаическую картину мира, запечатлен-
ную в  универсальных традициях архи-
тектурного формообразования.

Ванеян Степан Сергеевич, доктор искус-
ствоведения, профессор кафедры все-
общей истории искусства историческо-
го факультета МГУ им. М. В. Ломоносова; 
профессор Общецерковной аспиранту-
ры имени равноапостольных Кирилла 
и  Мефодия Русской православной цер-
кви и кафедры теологии факультета тео-
ретической физики НИЯУ МИФИ. Автор 
нескольких книг по  теории искусства 
и  архитектуры, методологии искусство-
знания, психологии искусства.

Иожица (Корзюк) Дарья Васильевна, ста-
жер-исследователь Отдела средневеко-
вой археологии ФГУН «Институт архео-
логии Крыма РАН», научный сотрудник 
Мангупской археологической экспеди-
ции Крымского федерального универ-
ситета им. В. И. Вернадского. Сфера на-
учных интересов: византийская архео-
логия, церковная археология, история 
и археология средневекового Крыма. За-
нимается археологическими исследова-
ниями на памятниках Крыма с 2008 г.

Казарян Армен Юрьевич, доктор искусство-
ведения, член-корреспондент РААСН, по-

четный член РАХ, иностранный член НАН 
Армении, заместитель директора Госу-
дарственного института искусствозна-
ния Министерства культуры РФ, дирек-
тор филиала ФГБУ «ЦНИИП Минстроя 
России» Научно-исследовательский ин-
ститут теории и  истории архитектуры 
и градостроительства. Участвует в рабо-
те научных советов и  редколлегий пяти 
отечественных и  зарубежных периоди-
ческих изданий. Автор около 200 науч-
ных публикаций, автор и  консультант 
проектов реставрации памятников архи-
тектуры. Лауреат Макарьевской премии 
(2008). Его монография «Церковная архи-
тектура стран Закавказья VII века. Форми-
рование и  развитие традиции» (Москва, 
2012–2013) удостоена Премии за  сохра-
нение европейского культурного насле-
дия Europa Nostra (2014) и Премии Тороса 
Тораманяна (2016). В последние годы изу-
чает архитектуру Ани, столицы средне-
вековой Армении, сотрудничает с  Меж
дународным фондом памятников и  ту-
рецкими реставраторами по проблемам 
учета и консервации памятников армян-
ской архитектуры на востоке Турции.

Карпов Виктор Васильевич, кандидат ис-
кусствоведения, ведущий научный со-
трудник филиала ФГБУ «ЦНИИП Мин-
строя России» Научно-исследователь
ский институт теории и  истории 
архитектуры и  градостроительства. На-
учные интересы: история типологиче-
ского мышления в  архитектуре, теория 
интерпретации в искусстве и архитекту-
ре, архитектурная герменевтика, изуче-
ние наследия Альберти, исследование 
отношения геометрии и  риторики в  ар-
хитектуре.

Кирилко Владимир Петрович, архитектор-
реставратор, кандидат исторических 
наук, старший научный сотрудник Отде-
ла средневековой археологии ФГУН «Ин-
ститут археологии Крыма РАН». Автор 
монографий и  многочисленных статей 
по археологии и архитектуре средневе-
кового Крыма.



296 Сведения об авторах

Крлежа Палмира, аспирант в области сред-
невековых исследований Загребского 
университета: факультет гуманитарных 
и  социальных наук. Научные интересы 
включают раннехристианское и  визан-
тийское искусство и  архитектуру. Рабо-
тает над диссертацией, посвященной 
скульптуре Восточной Адриатики V–
VII вв. в контексте византийского присут-
ствия и/или влияния.

Линникова Ольга Викторовна, канди-
дат искусствоведения, PhD (Doctora en 
Historia del Arte, Университет г. Севилья, 
Испания). Окончила Санкт-Петербург-
ский государственный академический 
институт живописи, скульптуры и  ар-
хитектуры им. И. Е. Репина (2001), учи-
лась в  очной аспирантуре в  универси-
тете г. Севилья (2006–2008), защитила 
диссертацию «Стилевые особенности 
усадебной архитектуры Крыма периода 
эклектики в контексте общеевропейских 
тенденций» в  2011  г. в  НИИТИАГ РААСН 
(Москва). В  2008–2016  гг.  — доцент ка-
федры Истории архитектуры, искусства 
и  архитектурной реставрации ААИ Юж-
ного федерального университета (Ро-
стов-на-Дону). Сфера научных интере-
сов: русская и  зарубежная архитектура 
ХIX века.

Мурадов Руслан Гельдыевич, профессор 
Международной академии архитекту-
ры, (МААМ), ответственный секретарь 
Союза архитекторов Туркменистана. 
В  1998–2015  гг. являлся заместителем 
начальника Национального управле-
ния Туркменистана по  охране, изуче-
нию и реставрации памятников истории 
и  культуры, с  2015  г. редактирует еже-
квартальный журнал «Строительство 
и архитектура Туркменистана». Соавтор 
и  консультант ряда проектов реставра-
ции памятников архитектуры, состави-
тель и  редактор нескольких сборников 
научных трудов, энциклопедическо-
го словаря «Историко-культурное на-
следие Туркменистана». Опубликовал 
5 книг и  более 100 статей. Научные ин-
тересы: история архитектуры Средней 
Азии, сакральная география и культ свя-
тых в исламе, консервация и ревалори-

зация исторических зданий, советский 
модернизм.

Науменко Валерий Евгеньевич, кандидат 
исторических наук, доцент, доцент ка-
федры истории древнего мира и  сред-
них веков исторического факультета Тав-
рической академии ФГАОУ ВО «Крым-
ский федеральный университет им. В. 
И. Вернадского». Сфера научных инте-
ресов: политическая и  административ-
ная история Византии, византийская 
археология, церковная археология, ис-
тория и  археология средневекового 
Крыма. Археологическими исследова-
ниями на памятниках Крыма занимается 
с 1990 г. Заместитель руководителя Ман-
гупской археологической экспедиции 
Крымского федерального университета 
им. В. И. Вернадского. 

Старостенко Юлия Дмитриевна, кандидат 
архитектуры, старший научный сотруд-
ник филиала ФГБУ «ЦНИИП Минстроя 
России» Научно-исследовательский ин-
ститут теории и  истории архитектуры 
и  градостроительства. Основные на-
правления исследовательской деятель-
ности связаны с  изучением процессов 
становления и  развития отечественно-
го градостроительства в 1910–1930-е гг., 
в том числе путей формирования совет-
ской теории и истории градостроитель-
ства. Особое место в сфере научных ин-
тересов занимают исследования по  ис-
тории архитектурно-градостроительной 
реконструкции Москвы означенного пе-
риода.

Хайд Штефан, доктор, ординарный про-
фессор литургии и  агиографии в  Пап-
ском институте христианской археоло-
гии в Риме, директор Римского институ-
та Общества Гёрреса в  Ватикане. Автор 
многочисленных трудов по истории цер-
кви, агиографии и проблемам христиан-
ской археологии.

Хрушкова Людмила Георгиевна, доктор 
исторических наук, профессор кафе-
дры истории церкви Исторического фа-
культета Московского государственного 
университета им. М. В. Ломоносова. Ав-
тор нескольких книг и  десятков статей, 
посвященных археологии, архитектуре 



297Сведения об авторах

и  архитектурному декору памятников 
византийской эпохи в  Восточном При-
черноморье и в Крыму (публикации по-
следних лет доступны в формате PDF, ре-
жим доступа: http:/istina.msu.ru/profile/
KhrushkovaLiudmila).

Шурыгина Ольга Сергеевна, независимый 
исследователь. Сферой научных инте-
ресов является история русской и  за-
рубежной автомобильной архитектуры 
1900–1930-х годов, взаимосвязь архи-
тектуры и технического прогресса.

Юркович Миленко, археолог и историк ис-
кусства, профессор истории позднеан-
тичного и  раннесредневекового искус-
ства на факультете Гуманитарных и соци-
альных наук Загребского университета. 
Возглавляет отделение истории искус-
ства и  является директором Междуна-

родного исследовательского центра 
поздней античности и  Средних веков 
(с 1993 г.). Основатель и главный редак-
тор академического журнала «Hortus 
artium medievalium» (1995). Организовал 
30 международных конференций, ко-
ординировал многочисленные между-
народные исследовательские проекты, 
опубликовал более 200 статей и книг. Яв-
ляется автором и соавтором многих вы-
ставок. Награжден премией Strossmayer 
за  научную работу (2001) и  дважды  — 
медалью факультета Гуманитарных и со-
циальных наук (2001, 2005). Облада-
тель наград Officier de l’ordre des palmes 
académiques (2004), Орден Ломоносова 
(2007) и  Chevalier de l’ordre National du 
Mérite (2015). 



About the authors

Bondarenko Igor, Doctor of Architecture, Pro-
fessor, RAASN academician, member of the 
Presidium of RAASN, Honored architect of 
Russia, winner of the State Prize of the Rus-
sian Federation in the field of literature and 
art (1999). In 2004–2018 he was a Director 
of the Research Institute for Theory and His-
tory of Architecture and Town Planning. He 
teaches at the Moscow Architectural Insti-
tute, where he lectured on town planning 
history. Since 2000, he is the head of the 
periodical „Architectural heritage“. He com-
piled ca 40 collections of papers and col-
lective monographs; he organized the sci-
entific conferences. He studied Russian tra-
ditions of urban development, the creative 
thinking of architects, as well as the archaic 
picture of the world, captured in the univer-
sal tradition of the architectural shaping.

	 Contact: igor.bondarenko.54@mail.ru
Carpov Victor, Candidate in the History of Arts, 

Senior Researcher Associate at the Re-
search Institute for Theory and History of 
Architecture and Town Planning (NIITIAG), 
branch of the “Central Research and Proj-
ect Institute of the Construction Ministry 
of Russia”. Research interests: history of ty-
pological thought in architecture, theory 
of interpretation in art and architecture, ar-
chitectural hermeneutics, study of Alberti’s 
work, analysis of the relation of geometry 
and rhetoric in architecture.

	 Address: Dushinskaia str. 9, 111024 
Moscow, Russian Federation

	 Contact: carpvv@yandex.ru
Heid Stefan, Dr., ordinary professor of liturgy 

and hagiography at the Pontifical Institute 
of Christian Archaeology in Rome, director 
of the Roman Institute of the Görres Soci-
ety in the Vatican. He is an author of dozens 
books and articles on the Church history, 
hagiography and the problems of Christian 
archeology.

	 Address: Pontificio Collegio Teutonico Via 
della Sagrestia, 17, 00120 Città del Vaticano

	 Contact: rigg.direktor@gmail.com
Jozhitsa (Korzyuk) Darya, trainee-researcher 

of the Department of Medieval Archeology 

of the Institute of Archeology of the Crimea 
(Russian Academy of Sciences). Her scien-
tific interests are on the fields of Byzantine 
archeology, church archeology, history and 
archeology of the medieval Crimea. Pro-
fessionally engaged in archaeological re-
search on the monuments of the Crimea 
since 2008. Full-time scientific employee of 
the Mangup archaeological expedition of 
the Crimean Federal University. 

	 Address: Vernadsky avenue 4, Simferopol, 
Republic of Crimea, Russian Federation

	 Contact: arhi-ahri@mail.ru
Jurković Miljenko, archaeologist and art histo-

rian, is professor of Late Antique and Ear-
ly medieval art history at the Faculty of Hu-
manities and Social Sciences, University of 
Zagreb. Currently he is the Head of the De-
partment of Art History and Director of the 
International Research Centre for Late An-
tiquity and the Middle Ages (from 1993). 
He is the founder and editor of an aca-
demic journal Hortus artium medievalium 
(1995). He has organized 30 international 
conferences, and coordinated numerous 
international research projects, published 
over 200 articles and books. He is the au-
thor or co-author of several exhibitions. He 
has been awarded the Strossmayer award 
for scientific work (2001) and twice the 
Medal of the Faculty of Humanities and 
Social Sciences (2001, 2005). He received 
the honors: Officier de l’ordre des palmes 
académiques (2004), Orden Lomonosova 
(2007) and Chevalier de l’ordre National du 
Mérite (2015). 

	 Address: Ivana Lučića 3, 10000 Zagreb, 
Croatia

	 Contact: mjurkovi@ffzg.hr
Kazaryan Armen, Dr. in Art History, Vice-Direc-

tor of the State Institute for Art Studies of 
the Ministry of culture of Russian Federa-
tion. Also he is a Director of the Research 
Institute for Theory and History of Architec-
ture and Town Planning (NIITIAG), branch 
of the “Central Research and Project Insti-
tute of the Construction Ministry of Rus-
sia” (Moscow). He is an author of about 



299About the authors

200 publications, an author and a consul-
tant of the projects of restoration of archi-
tectural monuments. Laureate of the Met-
ropolitan Macarius prize (2008). His four-
volume study „Church Architecture of the 
Seventh Century in Transcaucasian Coun-
tries: Formation and Development of the 
Tradition“ (Moscow, 2012–2013, in Rus-
sian) was honored with the Europa Nostra 
Award (2014) and with the Toros Toramani-
an Award (2016). Nowadays, he takes part 
in a large study of the architecture of Ani, 
the medieval capital of Armenia. He has co-
operated with the World Monuments Fund 
and Turkish restorers on the field of conser-
vation of the monuments of Armenian ar-
chitecture in the Eastern Turkey.

	 Address: Kozitskiy pereulok 5, 125009 
Moscow, Russian Federation

	 Contact: armenkazaryan@yahoo.com
Khrushkova Liudmila, Dr. of Historical Scienc-

es, Professor of the Moscow State Univer-
sity named after M. V. Lomonosov, Histori-
cal faculty. She is an author of some mono-
graphs and of dozens of articles, devoted 
to the archaeology, architecture and archi-
tectural decoration of the monuments of 
the Byzantine epoch in Black sea Eastern 
coast and Crimea (Last years’ publications 
are available in: http:/istina.msu.ru/profile/
KhrushkovaLiudmila).

	 Address: Leninskie gory 1, 119991 Moscow, 
Russian Federation

	 Contact: khrushkoval@list.ru
Kirilko Vladimir, Candidate of Historical Sci-

ences, senior research scientist, Senior re-
searcher of the Department of Medieval Ar-
chaeology of the Institute of Archaeology 
of Crimea of Russian Academy of Sciences. 
Autor of books and numerous articles on 
the archeology and architecture of the Me-
dieval Crimea.

	 Adress: Academician Vernadsky Ave., 2, 
Simferopol, 295007, Crimea, Russian Feder-
ation

	 Contact: kir.vlad33@gmail.com
Krleža Palmira, PhD candidate in Medieval 

Studies at the University of Zagreb, Faculty 
of Humanities and Social Sciences. Her re-
search interests include Early Christian and 
Early Byzantine art and architecture. She 

is working on a dissertation regarding the 
sculpture on the Eastern Adriatic from the 
fifth to seventh centuries in the context of 
the Byzantine presence and/or influence. 

	 Address: Ivana Lučića 3, 10000 Zagreb, 
Croatia

	 Contact: pkrleza@ffzg.hr
Linnikova Olga, Candidate in Art History, PhD 

(Doctora en Historia del Arte, Universi-
dad de Sevilla). She graduated from the 
Sankt-Petersburg State Academic Institute 
of Painting, Sculpture and Architecture 
I. Ye. Repin, she studied at the postgradu-
ate at the University of Seville, and in 2011 
Linnikova defended her thesis “Stylistic 
features of Crimean’s manor architecture 
of the eclecticism period in the context of 
European tendencies” in NIITIAG, Moscow. 
Until 2016 she was an Associate Professor 
of “History of architecture, art and architec-
tural restoration” of the Southern Federal 
University. Research interests: Russian and 
foreign architecture of the 19th century.

	 Contact: olgalinnikova@yandex.ru
Muradov Ruslan, Professor of the International 

Academy of Architecture Moscow branch 
(IAAM Eurasia), Executive secretary of the 
Turkmen Union of Architects. In 1998–2015 
was Deputy Head of the National Depart-
ment of Turkmenistan for the Protection, 
Research and Restoration of Historical and 
Cultural Sites, since 2015 has been editing 
the quarterly magazine „Construction and 
Architecture of Turkmenistan“. Co-author 
and consultant of a number of architectur-
al restoration projects, compiler and editor 
of several collections of scientific works, en-
cyclopaedic dictionary „Historical and Cul-
tural Heritage of Turkmenistan“. Published 
5 books and more than 100 articles. Scien-
tific interests: the history of architecture of 
Central Asia, sacral geography and the cult 
of saints in Islam, conservation and revival 
of historical buildings, Soviet modernism.

	 Address: Turkmenbashi av. 29-1, 744005 
Ashgabat, Turkmenistan.

	 Contact: turkmenica@yandex.ru
Naumenko Valery, Candidate of Historical Sci-

ences, Associate Professor, Crimean Federal 
University, Tavrika Academy, Historical Fac-
ulty, Associate Professor of the Department 



300 About the authors

of Ancient History and Middle Ages. Sphere 
of scientific interests: political and adminis-
trative history of Byzantium, Byzantine ar-
cheology, church archeology, history and 
archeology of the medieval Crimea. Pro-
fessionally engaged in archaeological re-
search on the monuments of the Crimea 
since 1990. Deputy head of the Mangup 
archaeological expedition of the Crimean 
Federal University. 

	 Address: Yaltinskaya str. 20, Simferopol, 
Republic of Crimea, Russian Federation

	 Contact: byzance@rambler.ru
Shurygina Olga, independent researcher. The 

sphere of scientific interests is the history 
of Russian and foreign automotive archi-
tecture of 1900-1930s, the interrelation of 
architecture and technical progress.

	 Contact: olia85@list.ru
Starostenko Yulia, Candidate of Architec-

ture, Scientific Research Institute of Theo-
ry and History of Architecture and Urban 
Planning, branch of the Central Institute 
for Research and Design of the Ministry of 
Construction and Housing and Commu-
nal Services of the Russian Federation, Se-
nior Researcher. The main directions of re-

search activities related to the study of the 
processes of emergence and development 
of national town planning in the 1910s — 
1930s, including ways of formation of the 
Soviet theory of town planning and his his-
tory. A special place in the field of scientific 
interests take research on the history of ar-
chitectural and town-planning reconstruc-
tion of Moscow designated period.

	 Address: Dushinskaia str. 9, 111024 
Moscow, Russian Federation 

	 Contact: ystarostenko@yandex.ru
Vaneyan Stepan, Dr. in the History of Arts, 

Professor of the History of World Art of 
the Moscow State University named after 
M. V. Lomonosov, Historical faculty; Profes-
sor of the Saints Cyril and Methodius Post-
Graduate Courses of the Russian Orthodox 
Church and of the Theological chair of the 
MIFI.. He is a member of the editorial board 
of the „Art of the Christian World“; an au-
thor of several books on the theory of art 
and architecture, methodology of art stud-
ies and psychology of art.

	 Address: Leninskie gori 1, 119991 Moscow, 
Russian Federation

	 Contact: vaneyans@gmail.com



Авторам статей

Редакционная, или издательская, этика — 
это система правил, которые регулируют взаимо-
отношения автора, редактора и  рецензента. При 
составлении правил мы руководствовались реко-
мендациями Комитета по этике научных публика-
ций (COPE, Committee on Publication Ethics)  и Ко-
дексом этики научных публикаций, подготовлен-
ным в Комитете по этике научных публикаций.

К публикации в  журнале «Вопросы всеобщей 
истории архитектуры» (ВВИА) принимаются толь-
ко оригинальные ранее неопубликованные науч-
ные статьи. Обращаем внимание, что автор несет 
персональную ответственность за  предоставляе-
мый в редакцию текст. Авторы обязуются гаранти-
ровать точное цитирование источников, исполь-
зуемых в процессе работы над рукописью статьи. 
Если авторы использовали работу и/или фраг-
менты текста других авторов, обязательны соот-
ветствующие ссылки на  опубликованные работы. 
Подробнее правила представлены на  сайте ин-
ститута: http://www.niitiag.ru/pub/vseobschaya_
istoriya_arkhitektury

Редакцией ВВИА принимает статьи как на  рус-
ском, так и  на английском языке для того, чтобы 
лучше ориентировать своих читателей в  совре-
менном состоянии изучения архитектуры за рубе-
жом, так и для того, чтобы способствовать включе-
нию отечественного архитектуроведения в  кон-
текст мировой гуманитарной науки. 

Порядок приема статей
Статьи, поступившие в  редакцию и  удовлетво-

ряющие предъявляемым к  рукописям объемам 
и  правилам оформления, проходят рецензиро-
вание (по две рецензии на каждую статью) и  ре-
дактирование (научное, техническое, стилистиче-
ское). Рецензирование и научное редактирование 
осуществляют специалисты НИИТИАГ или других 
учреждений, имеющие квалификацию в  соответ-
ствующих отраслях науки и  ученую степень док-
тора или кандидата наук, а также члены редколле-
гии периодического издания ВВИА в соответствии 
с  требованиями к  изданию научной литературы. 
Рецензенты должны за последние три года иметь 
публикации по  тематике рецензируемой статьи. 
Рецензии хранятся в редакции издания в течение 
5 лет. Редколлегия оставляет за собой право откло-
нить статью или возвратить ее на доработку.

Принадлежность и  объем авторских прав 
на  публикуемые в  журнале материалы определя-
ются действующим законодательством Россий-
ской Федерации. Редакция издания направляет 
авторам представленных материалов копии ре-
цензий или мотивированный отказ, а  также на-
правляет копии рецензий в Министерство образо-

вания и науки Российской Федерации при поступ-
лении соответствующего запроса.

С авторов взносы за  публикацию не  взимаются, 
авторское вознаграждение не выплачивается. Плата 
с аспирантов за публикации рукописей не взимает-
ся. Статьи аспирантов при их подаче в редакцию из-
дания должны сопровождаться отзывом (рекомен-
дацией) научного руководителя.

Требования к оформлению статей
Материалы передаются в  редакцию издания 

в  электронном виде с  соблюдением следующих 
требований (публикуются в  печатном виде в  каж-
дом выпуске издания, доступны также на  страни-
це НИИТИАГ в интернете: http://www.niitiag.ru/pub/
vseobschaya_istoriya_arkhitektury.html):
•	 объем текста не должен превышать 30 000 зна-

ков с пробелами;
•	 текст должен быть набран с использованием ре-

дактора Word: шрифт Times New Roman, размер 
шрифта — 12, межстрочный интервал — 1,5;

•	 в начале текста статьи необходимо поместить 
код УДК, самостоятельно присвоив его в  соот-
ветствии со справочником УДК, расположенном 
по адресу: http://teacode.com/online/udc

•	 в конце текста статьи помещается библиогра-
фический список; после него помещается спи-
сок использованных в тексте сокращений (РГИА, 
DOP и т. д.) с их расшифровкой;

•	 ссылки в  тексте на источники и литературу (за-
текстовые) оформляются следующим образом: 
в  круглых скобках курсивом указывается фами-
лия автора книги или статьи, далее через про-
бел год издания, после двоеточия — номер стра-
ниц(ы), на которую идет ссылка; например: (Гра-
барь 1912: 68–96), (Paul 1963: 127–133);

•	 постраничные примечания оформляются в  ав-
томатическом режиме редактора Word и  ис-
пользуются только для сведений, которые по ка-
ким-то причинам не  могут быть помещены 
в основной текст публикации, а также для пере-
водов иноязычных слов. В  тексте примечания 
в  скобках могут помещаться ссылки на  литера-
туру;

•	 иллюстрации принимаются с  разрешением 
не ниже 300 dpi в форматах jpeg или tiff; чертежи 
должны содержать масштабную линейку, за ред-
кими исключениями.

•	 количество иллюстраций равняется количеству 
страниц текста статьи, но не более 15;

•	 текст статьи записывается в отдельный файл под 
названием «Family_text.doc» (например, «Ivanov.
doc», исключительно латиницей); список иллю-
страций  — в  файл «Family_illustr.doc», напри-
мер: «Ivanov_illustr.doc», и в этом списке можно 



302 Авторам статей

указать пожелания автора по расположению ил-
люстраций (на ширину колонки, на ширину по-
лосы и т. д.);

•	 иллюстрации  записываются в  отдельные фай-
лы, которые должны быть пронумерованы в со-
ответствии со  Списком иллюстраций и  только 
цифрой, например: «5.jpeg»; в тексте статьи обя-
зательны ссылки на  номера иллюстраций, на-
пример: (ил. 5);

•	 в отдельный файл «Family_key.doc» помещается 
следующая информация:
— автор, название статьи;
— краткая аннотация статьи (от 200 до 

250 слов — строго!);
— желательно представить перевод заглавия 

статьи и аннотации на английский язык;
— ключевые слова к  статье (не более 5–7  слов 

и словосочетаний);
— те же ключевые слова к статье на английском 

языке;
— сведения об авторе в виде небольшого рас-

сказа в объеме не более 700 знаков с пробела-
ми, содержащем в начале в строгом порядке, 
через запятую, без сокращений: ФИО полно-
стью, ученую степень, научное звание, место 
работы и должность в именительном падеже. 
В  конце текста указывается почтовый адрес 
места работы и  контактная информация  — 
e-mail, телефон;

— аналогичные сведения об авторе в переводе 
на английский язык (обязательно).

Итак, материалы статьи должны быть пред-
ставлены в  виде трех текстовых файлов: 
Family_text.doc; Family_illustr.doc; Family_key.
doc и файлов иллюстраций.

После того как очередной номер ВВИА будет 
сформирован, авторам высылается шаблон лицен-
зионного договора, который заключается в  том 
числе для размещения полных текстов статей 
на  сайте НЭБ (Научной электронной библиотеки, 
РИНЦ — Российский индекс научного цитирова-
ния). Его необходимо заполнить, подписать и  вы-
слать простым письмом по адресу: 197110, г. Санкт-
Петербург, Левашовский пр-кт, д.12  литер А).

Уважаемые авторы ВВИА, при использовании 
архивных изображений, пожалуйста, убедитесь 
в  том, что у  Вас есть право на  публикацию мате-
риалов (договор с правом публикации или разре-
шение на публикацию на безвозмездной основе).

Рекомендации по  составлению библиогра-
фических списков источников и литературы

Списки литературы — основной и второй, име-
нуемый «References», — нужны для индексирова-
ния публикаций в РИНЦ, SCOPUS и других системах.

В начале списка по  алфавиту располагаются 
источники. Ниже помещается литература (так-

же по  алфавиту): в  начале русскоязычные пуб-
ликации и  на других языках, пользующихся ки-
риллицей, затем публикации с  использованием 
латиницы. Список не  нумеруется. Перед каж-
дой позицией списка выносится фамилия авто-
ра (курсивом) и  год издания. Эта выноска, ис-
пользуемая в ссылках в тексте статьи, отделяется 
от полного названия публикации длинным тире. 
Публикации на  языках других алфавитов (араб., 
арм., греч., груз. и др.) вносятся в список с сокра-
щенной выноской на русском языке, и их место 
согласуется с  алфавитным порядком в  русско-
язычном списке. 

В общий библиографический список должны 
попасть все архивы, откуда публикуются иллю-
страции, тогда в подрисуночных подписях ссылка 
будет на номер из списка (см. ниже рекомендации 
по подготовке подписей к иллюстрациям).

В библиографическом описании книг и  сбор-
ников статей указывается место, название изда-
тельства и год издания; для журналов и серийных 
сборников статей — номер выпуска и год издания. 
Статьи в списке должны сопровождаться указани-
ем их страниц. Для не  периодически издаваемых 
сборников необходимо указывать редактора (Ред. 
… или ред.-сост. …; Ed. …).

Ответственность за  точность библиографиче-
ских описаний несет автор публикации. Использо-
вание неточных сведений затрудняет подсчет ин-
декса цитируемости системой РИНЦ.

Пример правильно оформленного библиогра-
фического списка:

ГАЗК. Ф. 177. Ед. хр. 245; Ф. 262. Оп. 1. Ед. хр. 425, 
428, 462.

ОР ГПБ. Ф.247. Т. 14. Л. 51.
Раппопорт 1994 — Раппопорт П. А. Строитель-

ное производство Древней Руси X–XIII вв. СПб.: На-
ука, 1994.

Yong, Kimura 2004 — Yong D., Kimura M. Introduc-
tion to Japanese Architecture. Singapore: Periplus, 
2004.

Халпахчьян 1962 — Խալփախչյան Հ., Տաթևի 
երերացող սյունը (Халпахчьян О. Качающаяся ко-
лонна Татева) // Էջմիածին (Эчмиадзин). № 9. 1962. 
С. 45–57.

Hill 1975 — Hill S. The Praetorium at Musmiye  // 
Dumbarton Oaks Papers. No. 29, 1975. P. 347–349.

Mark, Hutchinson 1986 — Mark R., Hutchinson P. On 
the structure of the Pantheon  // Art Bulletin. Vol. 68. 
1986. P. 24–34.

 
Рекомендации по подготовке подписей к ил-

люстрациям
Эти рекомендации  — всего лишь попытка сис

тематизировать способы оформления подписей 
к иллюстрациям. 



303Авторам статей

Для фотографий
Название объекта, месторасположение (если 

нужно). Архитектор(ы). Дата постройки. Автор, 
дата съемки / источник изображения / место хра-
нения.

Если съемка архивная или музейная, то обяза-
тельно указать место хранения. Если это копия 
изображения из издания, то это издание указыва-
ется в библиографическом списке, и за подписью 
под иллюстрацией в  круглых скобках следует 
ссылка на публикацию.

Примеры:
Здание Купеческого банка на Невском проспек-

те. Архитектор Л. Н. Бенуа. 1901–1902. Фотография 
А. Вознесенского, 2009 г.

Роминтен. Охотничий дом. Архитектор Х. Х. Мун-
те (совм. со Сверре и П. Ольсеном). 1891. Фотогра-
фия 1945 г. РГА КФД

Для чертежей
Название объекта. Дата создания. Вид (план, раз-

рез, перспектива и т. д.). Место хранения / источник 
изображения.

Примеры: 
Херсонес. Уваровская базилика. План (Уваров 

1854)
Если известен автор и дата создания конкретно-

го чертежа, обязательно их указывать:
Автор. Название объекта. Дата создания. Вид 

(план, разрез, перспектива и  т.  д.). Место хране-
ния / источник изображения.

Пример: 
К. Ф. Шинкель. Театр в Берлине. Рисунок пером, 

1919 г. (Schinkel 1821: Tafel 1)

References 
Этот, второй библиографический список являет-

ся списком литературы с транслитерацией не «ла-
тиноязычных» описаний на  латинский алфавит 
и указанием перевода на английский язык (поме-
щается в  скобках вслед за  транслитерацией). Ла-
тиноязычная часть основного списка в этом спис-
ке фактически повторяется. Однако публикации 

в  списке References оформляются иначе, поэтому 
редакция соглашается с неизбежными повторами. 
Требование создания списка References продикто-
вано нашим желанием индексировать публикации 
в SCOPUS и других международных базах данных.

Порядок публикаций в  References должен по-
вторять порядок основного списка, за  исключени-
ем не используемых в данном случае ссылок на ис-
точники. Позиции публикаций не  сопровождают-
ся условной краткой формой, как в  первом списке. 
В References курсивом показываются не авторы, а ос-
новные названия публикаций: названия книг, сбор-
ников, журналов. После места издания указывается 
издательство (латиницей — оригинальное название 
или транслитерация) и ставится слово Publ. Название 
статьи отделяется от названия журнала точкой; после 
названия журнала через запятые идут номер выпуска 
и (или) тома (с обозначениями vol. и no., вне зависи-
мости от языка оригинала), а также страницы (с обо-
значениями pp., независимо от языка оригинала).

Примеры: 
Kyzlasova I. L. Istoriia izucheniia vizantiiskogo I dre-

vnerusskogo iskusstva v Rossii (History of the study of 
Byzantine and Old Russian art in Russia). Moscow: Mo-
scow University Publ., 1985 (in Russian).

Bell L. Luxor Temple and the Cult of the Royal Ka. 
Journal of Near Eastern Studies, 1985, vol. 44, no. 4, 
pp. 251–294.

Рецензентам статей
Рукопись, полученная для рецензирования, 

должна рассматриваться как конфиденциаль-
ный документ, который нельзя передавать для 
ознакомления или обсуждения третьим лицам, 
не имеющим на то полномочий от редакции. 

Рецензент обязан давать объективную и  аргу-
ментированную оценку изложенным результатам 
исследования. Персональная критика автора не-
приемлема.

Рецензент не  должен использовать неопубли-
кованные данные, полученные из представленных 
к рассмотрению рукописей, для личных целей.



Периодическое рецензируемое научное издание

Вопросы всеобщей истории архитектуры  
Выпуск 10 (1 / 2018)

Главный редактор и составитель А. Ю. Казарян
Корректор М. А. Иванова, Т. В. Никонова

Оригинал-макет Л. Е. Голод
Дизайн обложки И. А. Тимофеев

Подписано в печать 10.08.2018. Формат 70×100 1/16
Бумага офсетная. Печать офсетная

Усл.-печ. л. 24,5
Тираж 300 экз. Заказ № 1408

Издательство «Нестор-История»
197110 СПб., Петрозаводская ул., д. 7

Тел. (812)235-15-86
e-mail: nestor_historia@list.ru

www.nestorbook.ru

Отпечатано в типографии издательства «Нестор-История»
Тел. (812)235-15-86

По вопросам приобретения книг  
издательства «Нестор-История»   
звоните по тел. +7965 048 04 28


